# সতা সংগ্ৰহ







ञ्जीजित वश्य प्रशायाजा उ ञ्जीकाञाका छिक्क्

কৰ্ত্তৰ প্ৰণীত ও প্ৰকাশিত।

## - । मठा मश्यर । प्राप्त

বৌদ্ধাঞ্চলি, বৌদ্ধবাল্য শিক্ষা বৌদ্ধনীতি মালা, পাচিত্তিয়ং পালি,
চরিয়া পিটক, ইতিবৃত্তক, প্রেতকাহিনী প্রব্রজ্ঞিতের ব্রতরাশি,
বিনয় সম্মত পকেট পঞ্জিকা, সভাপতির ভাষণ,
গৃহিবিনয় রত্নমালিকা, সদ্ধর্ম রত্নচৈত্য,
হিতোপদেশ নির্মাল্য, স্ত্রসংগ্রহ ও
সজ্জ্বনায়ক ধর্মানন্দ মহাস্থ্যবিরের
জীবন চরিত প্রভৃতি
গ্রন্থ প্রশেতা

শ্রীমৎ জিনবংশ মহাথেরে। ও শ্রীকোণ্ডাঞো ভিক্ষু কতু ক প্রণীত ও প্রকাশিত

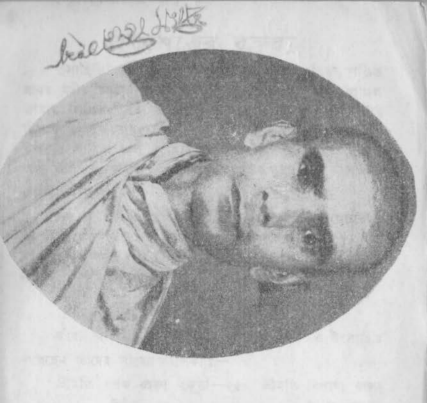
## —तिरवष्टत—

এ সত্যসংগ্ৰহ গ্ৰন্থখানি জাৰ্মানরাষ্ট্ৰ জাত জনৈক দিয়িজয়ী পণ্ডিত ভিক্ষু সিংহল্বীপে অবস্থানকালীন স্ত্ৰপিটকের নানাস্থান হ'তে কভেক মূল্যবান তথ্য বিষয়-বস্তু দ্বিক্ষক্তি বিহীন ক'রে সঠিক পালিই এগ্রন্থে উদ্ধৃত করেছেন।

রেঙ্গন বেজিমিশনে অবস্থানকালীন এ পালি গ্রন্থখনি আমার হাতে পড়ে। তথন আমি ইহা পাঠ ক'রে যথেষ্ট উপকৃত হই এবং আনন্দ লাভ করি। এ আনন্দ সবাইকে লাভের স্থযোগ ক'রে দেওয়ার প্রবলেচ্ছা জাগ্রত হ'ল। তাই বৌদ্ধ মিশনের যাবতীয় কর্মের মাধ্যমেই ১৯২৮ খৃষ্টাব্দের ৫ই আগষ্ট তারিখে এ সত্যসংগ্রহ গ্রন্থখনি আগ্রহের সহিত সঠিক সরল বঙ্গান্থবাদ কর্তে আরম্ভ করি। কিছু দিনের মধ্যে অনুবাদের কার্য্য সমাপ্ত হয়। তৎপর হ'তে ইহা অনেকবার মূলের সাথে মিলায়ে সংশোধন ক'রে রাখি। আজ বহুদিন পরে শ্রীমৎ শাসনবংশ স্থবিরের শিষ্য শ্রীমৎ কোণ্ডাঞ্রো ভিক্ষু কতৃক এ পুস্তিকাখানি প্রকাশিত হলো। এজন্মি তাঁর বৌদ্ধশাসন হিতৈষিনা মনোভাবকে অশেষ ধল্যবাদ জ্ঞাপন ক'রে তাঁর সংসক্ষল্প পরিপূরণের জন্মি তথাগত বৃদ্ধের সমীপে কায়-মনো-বাক্যে প্রার্থনা করতেছি।

এক্ষুত্র পুত্তিকা দারা শাসন-সমাজের কিঞ্চিন্মাত্রও উপকার হ'লেই শ্রম সার্থক মনে করবো। ইতি—

২৫১২ বৃদ্ধাব্দ ১৯৬৯ খৃষ্টাব্দ মাঘীপূর্ণিমা সদ্ধর্মস্থিতিকামী শ্রীজিনবংশ মহাথের মহানন্দ সজ্বরাজ বিহার মহামুনি, পাহাড্ভলী।



भाराक्तनी, क्रियाम



### প্রকাশকের বক্তব্য

সুসাহিত্যিক সমাজ সেবী বহুবিধ সদ্ধর্মগ্রন্থ প্রণেতা, পণ্ডিত প্রবর মদীয় আচার্য্য শ্রীমং জিনবংশ মহাথেরো মহোদয়ের প্রাঞ্জল ভাষায় লিখিত ''সভ্য সংগ্রহ'' পুস্তক খানা প্রকাশ কর্তে পে'রে নিজকে গৌরব বোধ করছি, এর দারা শাসন সমাজের কিঞ্চিলাত্র ও উপকার সাধিত হলে অর্থনায় সার্থক মনে কর্বো এবং বিক্রয় লক্ষ অর্থনিয়ে আরো উপাদেয় ধর্মীয় পুস্তক মুদ্রণ করবার সদিচ্ছা পোষণ করি।

অতএব সর্ব সাধারণের নিকট আমার বিশেষ অমুরোধ-প্রত্যেকে মুদ্রণ ব্যয়মাত্র শ্রদ্ধাদান দিয়ে একেক কপি গ্রহণ ক'রে "ধম্ম দানং সক্ষব দানং বিজ্ঞাতি" "ধর্ম দান সকল দানকে পরাজয় কর্তে সমর্থ" এ মহান পুণ্যের ভাগী হউন।

## कृठञ्ज्ञा श्रीकात

যাঁরা অগ্রিম চাঁদা দিয়ে এ কাজে সাহার্য্য ও উৎসাহিত করেছেন তাঁদের নামের তালিকাঃ—

শ্রীমতি কণক প্রভা বড়ুয়া—২৫\ শ্রীমতি বিশাখা বালা বড়ুয়া—২০\ শ্রীমতি চারু বালা বড়ুয়া—৫\ শ্রীমতি বিরজা বালা বড়ুয়া—৫\ শ্রীমতি মনি বালা বড়ুয়া—৫\ শ্রীমতি অমিয় বালা বড়ুয়া (রাঙ্গুনিয়া)—৫\ শ্রীমতি বোগমায়া বড়ুয়া—২•\শ্রীমতি করুণাময়ী বড়ুয়া—৫\ শ্রীমতি শাক্য বালা বড়ুয়া—৫\ শ্রীমতি করুণাময়ী বড়ুয়া—৫\ শ্রীমতি শাক্য বালা বড়ুয়া—৫\ শ্রীমতি পারুল বড়ুয়া—৫\ টাকা। ইতি নিবেদক—

ভিক্ষু কোণ্ডাঞো পাহাড়তলী, চট্টগ্রাম।

## **উ**९मर्ग भव

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

স্নেহাস্পদ শ্রীমং গিরিমানন্দ মহাথের, শ্রীমং ধর্মপ্রিয় থের শ্রীমং শাসন বংশ থের এবং মদীয় অন্তে বাসী স্থবিনীত প্রদ্ধাবান শ্রীমং লোকানন্দ থের, শ্রীমং স্থদর্শন ভিক্ষু ও শ্রীমং স্থমেধপ্রিয় ভিক্ষুর কচি করকমলে এই পুস্তিকাখানি স্নেহের নিদর্শনস্বরূপ অর্পন করলাম।

ইতি— শুভান্ন্ধ্যায়ী গ্রন্থকার— "শ্রী**জ্বিনবংশ মহাথে**র"

## সত্য সংগ্ৰহ Collection of Truth

নমো তস্স ভগবতো অরহতো সম্মা সমৃদ্ধস্স।

#### -: চার আ্বার্যা সত্য:-

ভগবান অরহত সম্যক্ সমুদ্ধ বারাণসীর ঋষিপতন মুগদাব বনে শ্রমণ, বাহ্মণ, দেব-মার, ব্রহ্ম বা জগতে যে কা'রো দারা অপ্রবর্ত্তিত শ্রেষ্ঠ ধর্মচক্র প্রবর্ত্তন করেন। সে ধর্মচক্রে চার আর্য্য সত্যের কথন, দেশন, প্রজ্ঞাপন, প্রস্থাপন, প্রকাশন, বিভাজন, ও অধােমুখে স্থাপিত পাত্র উর্দ্ধম্থী করণের স্থায়, অগভীর ও সহজভাবে বিশ্বদ বাাখা৷ করেছেন।

সে চার প্রকার আর্য্য সভ্যের মধ্যে ছংখ আর্য্য সভ্য, ছংখ সমুদ্য আর্য্য সভ্য, ছংখ নিরোধ আর্য্য সভ্য, এবং ছংখ নিরোধগামিণী প্রতিপদা আর্য্য সভ্য।

ভগবান বৃদ্ধ দৃঢ় কণ্ঠে অনেক স্থলে বলেছেন—যাবং আমার এ চা'র আর্যা সত্যে ১ ত্রিপরিবর্ত্ত বশে

| 31 | সত্যজ্ঞান                 | <b>ক</b> ৰ্ত্তব্যজ্ঞান | কৃত্যজ্ঞান |
|----|---------------------------|------------------------|------------|
|    | তুঃখসত্য                  | পরিজ্ঞেয়              | পরিজ্ঞাত   |
|    | ত্:থ সমুদয় সত <u>্</u> য | <b>প্ৰ</b> হিতব্য      | প্রহীণ     |
|    | তু:খ নিরোধ সত্য           | প্রত্যক্ষিতব্য         | প্রত্যক    |
|    | তুঃথ নিরোধ উপায় সত্য     | ভাবিতব্য               | ভাবিত      |
|    | বা মার্গ সভ্য             |                        |            |

ঘাদশাকারে যথাযথভাবে জ্ঞান দর্শন সুবিশুদ্ধ হয়নি, তাবং আমি সদেবলোকে, সমার-সত্রহ্ম-সশ্রমণ-ত্রাহ্মণ প্রজ্ঞা ও সদেব নর মধ্যে শ্রেষ্ঠ সম্যক্ সম্বোধি অভিজ্ঞাত হ'য়েছি ব'লে প্রকাশ করি নি, যে হতে উক্ত চার আর্য্য সত্য আমি সম্যক্রপে জ্ঞাত হয়েছি, সে হতেই সম্যক্ সম্বোধি লাভ ক'রেছি বলে নিরাভন্ক চিত্তে জগতে প্রকাশ করেছি—''গন্তীর হুঃথে দর্শনীয়, হুংখে বোধগম্য, শাস্ত, উর্ক্তি, শ্রেষ্ঠ, তর্কজ্ঞাল বিহীন, নিপুণ ও পণ্ডিত জনগণ দ্বারা বোধগম্য ধর্ম অধিগম করেছি।''

প্রাণিগণ তৃষ্ণালয়ে রমিত, রত ও প্রমোদিত। স্থতরাং এতে আনন্দানুভবকারী সন্ত্গণ হেতু উৎপত্তি ধর্মের হেতুর নিরোধে সর্ব সংস্কারের উপশম, সংস্কারের উপশমে সর্বোপাধির ত্যাগ, সর্বোপাধির ত্যাগে তৃষ্ণা ক্ষয় জ্বানিত নির্বাণ বলে দর্শন কর্তে পারেনা সম্যক্রপে। জগতে অল্প পাপবিশিষ্ট সন্ত্বথেষ্ট পরিমাণে আছেন। তাঁরা সদ্ধর্ম শ্রবণ কর্তে না পে'রে পরিহীন হচ্ছেন, কিন্তু সদ্ধ্য শুন্তে পেলেই ধর্ম জ্ঞাত হবেন।

#### —: চুঃখ আ্বাৰ্য্য সভ্য:—

জন্মগ্রহণ করা, বার্দ্ধক্যতা প্রাপ্তি, মরণ, শোক, বিলাপ, ছংখ বেদনা, স্কন্ধনতি মানসিক ছংখ বেদনা, উপায়াস, ইচ্ছিত বস্তুর অলাভ এবং এক কথায় বলা হয় পঞ্চোপাদান স্কন্ধই ছংখ আর্য্য সত্য। জন্ম:—প্রাণীদের মধ্যে (সন্থনিকায়ে) জন্মধারণ, পুনঃপুন উৎপত্তি, সংক্রমণ, রূপাদি স্কন্ধ পঞ্চকের উৎপত্তি ও চক্ষু প্রভৃতি আয়তন সমূহের প্রতিলাভই জন্ম।

জরা: — যদারা এ প্রাণীজগতে প্রাণীকুল বার্দ্ধক্যতা, জীর্ণতা, দস্ত নথাদির থণ্ড বিখণ্ড ভাব প্রাপ্তি হয়, কেশ লোমাদির পক্তা, চর্মের শিথিলতা, আয়ুর ক্ষয় ও চক্ষু প্রভৃতি ইন্দ্রিয় সমূহের পরিপক্তাই জরা।

মরণ:—এ প্রাণী জগত হতে চ্যুতি, মরণ, লক্ষণ, স্কর্ম সমূহের ভগ্ন ও উৎপত্তি, ভগ্ন-চ্যুত, স্বন্ধের অস্তর্ধান, মৃত্যু, কাল বা যমক্রিয়া, স্কন্ধ সমূহের ভেদ ও কলেবরের নিক্ষেপই মরণ।

শোক:—একে অন্সের বিনাশ হুঃখ দর্শন করত: হুঃখধর্মে স্পৃষ্ট হয়ে যে শোক, শোচনা, শোকার্তভাব, আভ্যন্তরীণ শোক ও অন্তর শুক্ষকারী বেদনা উৎপন্ন হয়, তাকে বঙ্গে শোক।

পরিদেবন:

— যে কোন উপায়ে বিনাশযুক্ত ও তু:খ স্বভাব 
যুক্ত ব্যক্তির গুণ বর্ণনা করে যে বিলাপ, আভ্যন্তরীণ বিলাপ
ও অন্তর শুক্ষবারী বিলাপ তাহাই পরিদেবন।

তৃঃখ — যা' কায়িক ছঃখ, কায়িক অমধুর ভাব, কায় সংস্পর্শজ ছঃখ ও অমধুর অমুভবকৃত ছঃখ বেদনাকে বলে ছঃখ। দৌম ণিস্তঃ— চৈতসিক হুঃখ, অমধুর মন সংস্পর্শব্ধাত, হুঃখ ও অমধুর জনক হুঃখ অমুভব করাকেই বলে দৌর্মণস্ত।

উপায়াস:—একে অপরের ত্রংখাদি দর্শনে চিত্তাভাস্তরে যে প্রজ্ঞানিত ভাব উৎপন্ন হয়, তাহাই উপায়াস।

ইচ্ছিত বস্তুর অলাভ তুঃধ:—জাত প্রাণীদের এরূপ ইচ্ছা উৎপন্ন হয় "আমি জগতে বারবার জন্মগ্রহণ ক'রে আর তুঃখ ভোগ কর্বোনা, জন্ম আমার নিকট না আস্কুক, বার্দ্ধক্য-মরণ শোক-বিলাপ, হঃখ-দৌর্মণস্থ ও উপায়াস হঃখাদি আমি ভোগ না করি এবং এদব তুঃখ আমার নিকট না আস্কুক, ইত্যাদি শতবংসর ধরে কামনা কর্লে ও দানশীল ভাবনা ব্যতীত উক্ত কামনা পরিপূর্ণ হয়না," সেরূপ জ্বা-ব্যাধিগ্রস্ত মরণ ধর্মপরায়ণ, শোক পরিদেবন, তুঃখ দৌর্মণস্থ্যপায়াসগ্রস্ত সত্গণেরও এরূপ ইচ্ছা উৎপন্ন হয়,—অহো, আমরা জরা-ব্যাধি-মরণ শোকাদি প্রাপ্ত না হই, ঐগুলু আমাদের নিকট না আস্তুক, কিন্তু এরপ শত ইচ্ছা উৎপন্ন হলেও স্বীয় ইচ্ছা বশে কোনটিই প্রাপ্তব্য নহে। তদ্ধেতৃ একে বলা হয় ইচ্ছিত বস্তুর অলাভ তুঃখ।

প্রকোপাদান স্কন্ধ: —রপ-বেদনা-সংজ্ঞা-সংস্কার ও বিজ্ঞান এ স্কন্ধ পঞ্চক উপাদানের নামই পঞ্চোপাদান স্কন্ধ।

রূপোপাদান: — য়া' কিছু অতীত-অনাগত-বর্তমান আধ্যা-ত্মিক, বাহ্মিক, সুল, সুল বা হীন, শ্রেষ্ঠ, দূরে এবং নিকটস্থ রূপ, সমস্তই রূপোপাদান রাশির মধ্যে গণ্য হয়, সেরূপ সমস্ত বেদনা-বেদনা উপাদান, সংজ্ঞা-সংজ্ঞা উপাদান, সংস্কার-সংস্কারূপাদান, ও বিজ্ঞান-বিজ্ঞানোপাদান রাশির মধ্যেই গণ্য হয়।

রূপোপাদান স্কল্প:— চার মহাভূতের সমষ্টিই রূপ।
পৃথিবী, জল, তেজ ও বায়ু ধাতুকেই চার মহাভূত বলে।
পৃথিবী ধাতু আধ্যাত্মিক ও বাহ্যিক বশে দ্বিবিধ।

আধ্যাত্মিক পৃথিবী ধাতু:— যা' আধ্যাত্মিক কর্কশ, কর্কশ, ভাব প্রাপ্ত, যথা:- কেশ, লোম, নথ, দন্ত, চর্ম, মাংস, স্নায়্, অন্থি, অন্থি মর্জা, বক্ক, হৃদয়, যকৃত, ক্লোমা, প্লীহা, ফুস্ফুস্, অন্তা, অন্তগ্রন, তিটা ও অন্তান্থ যা' কিছু আধ্যাত্মিক কর্কশ, কর্কশ ভাব আছে, তৎসমুদয়ই আধ্যাত্মিক পৃথিবী ধাতু, যা' কিছু আধ্যাত্মিক বাহ্যিক বশে পৃথিবী ধাতু আছে তৎসমস্তই পৃথিবী ধাতুর মধ্যে গণ্য।

জল ধাতু ও আধ্যাত্মিক বাহিক বশে দিবিধ : যা' আধ্যাত্মিক জল, জলাশ্রিত; যেমন—পিত্ত, শ্লেমা, পূঁজ, রক্ত, ঘর্ম, মেদ, অশ্রু, চর্বি, থুথু, শিখণী, শরীর সন্ধি স্থলে পিচ্ছিল পদার্থ, মৃত্র আরো অক্যাক্ত যা' কিছু আধ্যাত্মিক জলাশ্রয়ে উৎপন্ন জলীয় পদার্থকে আধ্যাত্মিক জল ধাতু বলে। যা' কিছু আধ্যাত্মিক বাহ্যিক জল ধাতু আছে তৎসমস্তই জলধাতুর মধ্যে গণ্য।

তেজ ধাতুও আধ্যাত্মিক বাহ্নিক বশে দিবিধ :—যা'
আধ্যাত্মিক তেজ ধাত্র আশ্রেয়ে উৎপন্ন তেজ; যেমন যদারা
খাগ্যভোজ্য ও পানীয়াদি সন্তপ্ত হয়, জীর্ণ হয়, দগ্ধ হয়, সম্যক্
রূপে জীর্ণ হয় এবং অশু যা' কিছু আধ্যাত্মিক তেজ ধাত্র
আশ্রে উৎপন্ন তেজ ধাতুকে বলে আধ্যাত্মিক তেজ ধাতু।
যে সমস্ত আধ্যাত্মিক বাহ্যিক তেজ ধাতু আছে, তৎসমস্তই
তেজ ধাতুর মধ্যে গণ্য।

বায়ু ধাতু ও আধ্যাত্মিক বাহিক ভেদে দ্বিবিধ—যা' আধ্যাত্মিক বায়ু ধাতুর আশ্রয়ে উৎপন্ন বায়ু যথা—উর্জগামী, অধোগামী, কুক্ষিগত,১ প্রকোষ্ঠগত, অঙ্গ-প্রভাঙ্গ সংসরণ কারী বায়ু। আশ্বাস প্রশ্বাস এবং অস্তান্ত যা' কিছু আধ্যাত্মিক বায়ুর আশ্রয়ে উৎপন্ন বায়ু আছে, তৎসমুদয়কে আধ্যাত্মিক বায়ু ধাতু বলে।

উক্ত আধ্যাত্মিক বাহ্যিক ধাতৃ সমূহ আমার নয়, আনি এদের নহি এবং এসব ধাতৃ আমার আত্মা ও নহে ব'লে যথাভূত সম্যক্ প্রজ্ঞা দারা দর্শন করা প্রত্যেকেরই একাস্ত উচিত।

রূপদেহ : — কার্চ, তৃণ, বেত্র ও মাটির দ্বারা আকাশ পরিবৃত হলে যেমন একখানা ঘর তৈরী হয়; সেরূপ অস্থি,

১ কফোণি অবধি মণিবন্ধ পর্যান্ত বাহুভাগ<sup>:</sup>—

স্নায়্, মাংস ও চর্ম ছারা আকাশ পরিবৃত হলেই একখানা রূপদেহ প্রস্তুত হয়।

বিজ্ঞানোপাদান রাশিঃ—চক্ষু ও রূপের কারণে বিজ্ঞান উৎপন্ন হয়। এ জন্ত একে বলে চক্ষু বিজ্ঞান। এরূপে শ্রোভ ও শব্দের কারণে শ্রোভ বিজ্ঞান, আণ ও গন্ধের কারণে আণ বিজ্ঞান, জিহ্বা ও রুসের কারণে জিহ্বা বিজ্ঞান, কায় ও স্পর্শের কারণে কায়বিজ্ঞান এবং মন ও ধর্মের কারণে মনোবিজ্ঞান উৎপন্ন হয়। যা' রূপ ছা' রূপোপাদান, যা' বেদনা তা' বেদনা উপাদান, যা' সংস্কার-সংজ্ঞা ও বিজ্ঞান তা' বিজ্ঞানোপাদান রাশির মধ্যেই গণ্য।

সমস্ত রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান অনিত্য।
যা' অনিত্য তা হুংখ, যা' হুংখ তা' অনাত্ম, যা' অনাত্ম তা'
আমাদের নয়, আমিও তার নহি এবং আমার আত্মাও
নহে, তদ্ধেতু যা' কিছু অতীত, অনাগত ও বর্তমান
আধ্যাত্মিক বাহ্যিক স্থূল, সৃষ্ম, হীন, শ্রেষ্ঠ, দূরেও নিকটস্থ
রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান আছে, তংসমুদয়
আমার নহে, আমিও এদের নহি এবং ইহা আমার আত্মা
নহে বলে যথাভূত ভাবে সম্যক্ প্রজ্ঞা দ্বারা দর্শন করা
উচিত।

মানব সমূহের মধ্যে অশীতি, নব্বুতি বা শত বর্ষ আয়ু সম্পন্ন জীর্ণ, বক্রু, দণ্ড প্রায়ণ, কম্পিত দেহ, চলন শক্তি রহিত বিগত যৌবন, নথ দস্তাদির খণ্ড বিখণ্ডর প্রাপ্ত, পরিপক্ষ কেশ, চর্মের শিথিলতা, সর্ববশরীর তিলক যুক্ত ও কম্পিত শির সম্পন্ন বহু নর নারী দেখা যায়।

এসব দেখে এরপ চিন্তা করা উচিত যে, আমিও বার্দ্ধক্য ধম পরায়ণ, বার্দ্ধক্যকে অতিক্রম কর্তে পারিনি মানব সমূহের মধ্যে পীড়িত ছঃখীত, বহুল ভাবে পীড়িত, স্বীয় বিষ্টামূত্রে জড়িত, শয়নাসন হতে অক্সের সাহার্য্যে উঠ্তেছে, অক্সের সাহার্য্যে শয়ন উপবেশন এবং খাছা ভোজ্ঞ্যাদি গলাধঃকরণ কর্তেছে। এরপ বহু নরনারী দেখা যায় জগতে। এসব দেখে প্রত্যেকের এরপচিন্তা করা উচিত যে—আমিও ব্যাধিধর্ম পরায়ণ ব্যাধিকে অতিক্রম কর্তে পারিনি।

এমর জগতে একদিনের, গু'দিনের ও তিনদিনের নিক্ষিপ্ত নর-নারীর মৃতদেহ ফীত, বিবর্ণ ও পূ'জময় হ'য়ে থাক্তে দেখা যায়; এসব দেখে প্রত্যেকের চিত্তে এরূপ ধারণা করা উচিত যে—আমি ও মরণ ধর্ম পরায়ণ, মরণকে অতিক্রম কর্তে পারি নি।

অনাদি সংসার ?— এই সংসার আদি অন্ত বিরহিত। সংসারের আদি অন্ত দেখা যায় না। সত্ত্যণ অবিভার আচ্ছাদনে আচ্ছাদিত হয়ে, তৃষ্ণা সংযোজনে সংযোজিত, সংধাবিত ও সংস্থিত হয় বলেই সংসার।

আঞ্রের পরিমাণঃ— এ দীর্ঘ রাস্তায় বা ভব হ'তে অক্স ভবে, বা অক্স ভব হতে এভবে গমনাগমন কালে, সংসরণ কালে, মাতা-পিতা-পুত্র-ধীতা-জ্ঞাতিও ভোগ বিনাশ এবং রোগ কষ্ট হেতু তু:খ, অমনোজ্ঞ বিষয়ের সংযোগ, মনোজ্ঞ বিষয়ের বিয়োগ, প্রত্যক্ষ হেতুভূত ক্রন্দন বিলাপাদি দ্বারা যে অঞ্চ নির্গত হয়েছে তা' চার মহাসমুদ্রের জল রাশি হ'তেও অধিক হবে।

কৃথিরের পরিমাণ:— দীর্ঘদিন ধরে এভব হ'তে অক্য ভবে, অন্যভব হতে এভবে সংসরণ কর্বার কালে চোর-দম্য-চণ্ডাল প্রভৃতি দারা অঙ্গ প্রত্যঙ্গ ও মস্তকাদি ছেদিত হ'য়ে যে রক্তধারা প্রবাহিত হয়েছে, তা' চার মহা সমুদ্রের জল রাশি হতেও অধিক হবে।

অস্থি কক্ষালের পরিমাণঃ— একজন লোক যদি এক কল্পকাল সংসারে সন্ধাবন-সংসরণ করে, তা' হলে তার পুনঃপুন মৃত্যুতে এত সুর্হৎ অস্থি কক্ষাল পুঞ্জ সঞ্চিত হবে যে, যেন এক বৈপুলা পর্বত। যদি কোন লোক এ অস্থি স্বত্যে সঞ্চয় কর্তে সমর্থ হয় এবং বিনষ্টও যদি না হয়। যেহেতু এসংসার আদি অস্ত বিরহিত। এর আদি অস্ত দৃষ্ট হয় না। প্রাণিগণ অবিভার আচ্ছাদনে অনস্ত কাল সংসার চক্রে ঘুর্তেছে।

দীর্ঘকাল হতে প্রাণিগণ তীব্র তুংখ বেদনা, বিবিধ ব্যসন ভোগ করে আস্তেছে এবং জন্ম জন্মান্তরে নরক যন্ত্রণাকে বৃদ্ধি করেছে মাত্র। এ বিবিধ তুংখোপভোগের পর মানবগণের একমাত্র শ্রেষ্ঠ কর্ত্তব্য সমস্ত সংস্কার বা পঞ্চমদ্ধের প্রতি অনুতপ্ত ভাব উৎপাদন করা। উহার প্রতি বিরাগ সঞ্চয় করা ও সংস্কার তুংখ হতে বিমৃক্তির উপায় সন্ধান করা।

## তুঃখ সমুদ্র আর্য্য সভ্য

যে তৃষ্ণা পুনরায় ভবে উৎপাদিকা কামরাগ রঞ্জন সহগত।
ও যেখানে পঞ্চত্ত্বর উৎপন্ন হয়, তৎতৎ বিষয় অভিনন্দন কারিণী
কাম তৃষ্ণাই ভব তৃষ্ণাই ও বিভব তৃষ্ণাইত হুঃখ সমুদ্য আর্য্য সত্য।

ইহজগতে চক্ষ্, শ্রোত্র, ত্রাণ, জিহ্বা, কায় ও মন অতিশয় প্রিয় ও মধুর বস্তু। ঐ তৃষ্ণা এসব প্রিয় বস্তুর মধ্যেই উৎপন্না ও প্রতিষ্ঠিতা হয়। মানবগণ চক্ষু দারা রূপ, শ্রোত্র দারা শব্দ, ত্রাণ দারা গদ্ধ, জিহ্বা দারা রসাস্বাদন, কায়ের দারা স্পর্শ সুথগ্রহণ, মনের দারা ধর্মকে গ্রহণ করে প্রিয়রূপ ধর্মে আসক্ত এবং অপ্রিয় রূপ ধর্মে অসন্তোষ হয় অথচ সামান্ত কায়ানুদশী হয়েও বাস করেনা।

যা' কিছু সুথ হুঃখ, অসুধ অহুঃখ বেদনা অমুভব হয়, সে সব বেদনা অভিনন্দন ও প্রশংসা সহকারে চিত্তে স্থাপন করে, সে সব বেদনা তা'র চিত্তে সংস্থাপিত হলেই কামরাগানন্দ হ'তে উপাদান, উপাদানের আশ্রয়ে ভব, ভব-আশ্রয়ে জন্ম, জন্ম আশ্রয়ে বার্দ্ধক্য, মরণ, শোক, বিলাপ, হুঃখ-দৌর্মণস্থ ও উপায়াস উৎপন্ন হয়, এ' প্রকারেই উক্ত হুঃখ দৌর্মণস্থ ও উপায়াস প্রভৃতি উৎপন্ন হয় বলে এর নাম 'হুঃখ সমুদ্য় আর্য্য সত্য'।

১ কামলোক লাভের ইচ্ছা, ২ রূপলোক লাভের ইচ্ছা, ৩ অরূপ ভূষি লাভের ইচ্ছা

কামের প্রত্যক্ষ দোষ: —কাম হেতু, কাম নিদান ও কাম কারণেই রাজা-রাজার সঙ্গে, ক্ষত্রিয়-ক্ষত্রিয়ের সঙ্গে, ব্রাক্ষণ-রাজ্মণের সঙ্গে, গৃহপতি-গৃহপতির সঙ্গে, মাতা-পুত্রের সঙ্গে, পুত্র-পিতার সঙ্গে, ভ্রাতা-ভারির সঙ্গে, ও বন্ধু-বন্ধুর সঙ্গে বিবাদ করে। তারা পরস্পর কলহ, বিবাদ বিগ্রহাদি ক'রে একে অন্যকে হস্ত; দণ্ড ও অন্তর্শস্রাদি দারা আঘাত করার উপক্রেম করে, এতদ্ফলে অনেকের মৃত্যুও ঘ'টে থাকে। জগতে মরণ অভিশয় তুঃথকর, ইহাই কাম সমূহের প্রত্যক্ষ দোষ। কামহেতু, কামনিদান ও কাম কারণেই মহাতুঃথরাশির উৎপত্তি।

কামহেতু চোরদস্থাগণ সিঁদ কাটে, চুরি করে, ভাকাতি করে, পথিককে হত্যা করতঃ টাকা পয়সা লুটতরাজ করে এবং পরদার লজ্জন করে। তদ্ধেতু রাজদূতেরা তাকে ধরে বেত্র ও দণ্ডাদি দারা নানা প্রকার শাস্তি প্রদান করে। হস্ত পদাদি ছিল্ল ক'রে কুকুর দারা ভক্ষণ করায়, জীবিত অবস্থায় শূলে চাপায়ে দেয়, এসব কারণেও অনেক নরনারীর মৃত্যু হয়। ইহাও কামের প্রত্যক্ষ দোষ ও তঃখরাশি।

কামেচ্ছা পূরণ হেতু মানবগণ কায়বাক্য মন দারা তুশ্চরিত্রাদি অকুশল আচরণ করে। তারা এরূপ অন্তায় আচরণ ক'রে মরণের পর অপার তুর্গতি, অসুর লোকে ও নরকাদিতে উৎপন্ন হয়। ইহা কাম হেতৃ পারত্রিক প্রত্যক্ষ দোব ও ছঃধ রাশি। তাই বৃদ্ধ বলেছেন:—

ন অন্তলিক্থে ন সমুদ্দমজ্মে ন পক্ষতানং বিবরং পাবিস্স ন বিজ্ঞতি সো জগতিপ্লদেসো, যথট্টিতো মুঞ্চেয্য পাপকশ্মা।

> অন্তরিক্ষে সমূদ্রে বা পর্বত মাঝারে প্রবেশ করুক নর অথবা বিবরে জগতে এমন স্থান নাহি বিদ্যমান যথায় লুকিয়ে পাপী পাবে পরিত্রাণ।

ইহাও সম্ভব হতে পারে যে—মহাসমুদ্র শুক্ষ বিশুক্ষ হয়ে যাবে,
মহা পৃথিবী দগ্ধ বিদগ্ধ হবে, বিনাশ হবে ও বহু শত কল্ল শৃন্য
থাক্বে তথাপি অবিদ্যা আবরণে আচ্ছাদিত ও তৃষ্ণা সংযোজনে
সংযোজিত প্রাণীদের ভবাভবে সংসরণ জনিত তৃংখের অবসান
হবে না।

### তুঃখ নিরোধ আর্য্য সত্য

তৃষ্ণার নিঃশেষ ধ্বংস, ত্যাগ, বিসর্জ্জন, মৃক্তি ও তৃষ্ণার আধার বিহীন হওয়াকে বলে ছঃখ নিরোধ আর্য্যসত্য অর্থাৎ জগতে যা প্রিয় ও মধুর রূপ তাতেই তৃষ্ণা প্রহীন ও নিরুদ্ধ হয়। তৃষ্ণার নিঃশেষ বাধ্বংস হলে উপাদান ধ্বংস হয়, উপাদানের ধ্বংসে ভবধ্বংস, ভবের ধ্বংসে জন্ম ধ্বংস, জন্ম ধ্বংস হলেই বার্দ্ধক্য, মরণ শোক, বিলাপ, ছঃখ, দৌর্মণস্থ ও উপায়াসাদির ধ্বংস হয়। তাই এ সত্যের নাম ছঃখ নিরোধ আর্য্য সত্য।

নিকান ?— সমস্ত সংস্কারের উপশম, সর্বোপাধির বিসজন, তৃষ্ণার ক্ষয় ও বিরাগের ধ্বংসই নির্বাণ। এ নির্বাণই শাস্ক শ্রেষ্ট। কামরাগে আসক্ত, দ্বেষে প্রদৃষিত, মোহে মুগ্ধ, অভিভূত ও পরিগৃহীত চিত্ত নিজের ও পরের ছ:খোৎপাদন করে এবং চৈতসিক তুঃধ দৌর্মণস্থ পরিভোগ করে, কিন্তু উক্ত মোহাদি প্রহীন হলে নিজের ও পরের কোন প্রকার অনিষ্টার্থ চিত্ত উৎপন্ন হয় না এবং চৈতসিক হুঃখ দৌর্মণস্থাদি পরিভোগ করে না। ইহাই অকালিক ধর্ম, এসে দেখ—এভাবে আহ্বান করবার উপযুক্ত নিৰ্বাণ প্ৰদেধৰ্ম এবং চিত্তে আৰ্ঘ্যমাৰ্গ আনয়ন কারী, সত্যলাভী বিজ্ঞগণ কর্তৃক স্বয়ং দর্শনীয় নির্বাণ। সমস্ত কলুষ হতে বহির্গত বা মুক্ত হেতু নৈজ্ঞম্য চিত্ত পরায়ণ বিবেক লাভী, তুঃথবিহীন, উপাদান ক্ষয়কারী বিতৃষ্ণ ও মোহবিহীন অরহতগণই পুনঃপুন জন্ম গ্রহণে তুঃখ দেখে সম্যক্ প্রতিপত্তি দারা ফল বশে চিত্ত বিমুক্তিলাভ করেন। সম্যক্ প্রকারে বিমুক্ত শাস্ত চিত্ত সম্পন্ন সে অরহতের কৃতকাজের পুনঃ বর্দ্ধন হয় না এবং অন্য কোন করণীয়ও থাকে না।

অকম্পিত চিত্ত ক্ষীণাসব : — শিলাময় পর্বত যেমন প্রবল বায় দারাও কম্পিত হয় না তেমন রূপ, শব্দ, গন্ধ ও স্পর্শাদি প্রিয় বা অপ্রিয় জনক হলেও ক্ষীণাসবগণ কম্পিত হন না। কারণ তাঁদের চিত্ত রাগাদি কলুষ বিমৃক্ত ও স্থাস্থিত। তাঁদের চিত্ত ব্যয়শীল ধর্মকে সর্বদা দর্শন করে।

এজগতে পরকে ও নিজকে জ্ঞান যোগে প্রত্যক্ষ ক'রে যাঁর পঞ্চয়েরে রাগ-ছেষ-মোহ-মান-দৃষ্টি কলুষ ও তৃশ্চরিত্রাদির কোন কম্পন নেই; যিনি কলুষ বিনাশ ক'রে শান্ত কায়, তৃশ্চরিত্রাদি ধর্ম বিরহিত, রাগাদি পাপ বিরহিত ও তৃষ্ণা রহিত সে অরহতই জন্ম জরা মরণকে অভিক্রম করেছেন।

তুংখের অন্ত : — এরূপ এক আয়তন আছে যেখানে পৃথিবী জল, তেজ, বায়, আকাশ, বিজ্ঞান, অকিঞ্চনায়তন ও সংজ্ঞায়তন উৎপন্ন হয় না এবং ইহকাল, পরকাল, চন্দ্র, সূর্য্যও নেই, তথায় গতি-অগতি, স্থিতি-চ্যুতিও উৎপত্তি হয় না। অপ্রতিষ্টিত, অপ্রবর্ত্তিত ও অনারম্মণই ছঃখের শেষ বা অস্ত।

অনুংপন্ন, অভ্ত, অকৃত, ও অনুংপাদনীয় ধর্ম আছে, যদি তা'না থাক্ত, তা' হলে জাত, ভূত, কৃত ও উৎপন্নের নিজ্ঞমণ দেখা যেত না। স্তরাং অজ্ঞাত, অভ্ত, অকৃত ও অনুংপাদনীয় ধর্ম আছে। তদ্ধেতু জাত, ভূত, কৃত ও উৎপাদনের নিজ্ঞমণ দেখা যায়।

যেখানে চক্ষু বিজ্ঞানাদির অদর্শন, ও সর্ব দিকে অনস্ত প্রভাযুক্ত নির্বাণে জল-বায়ু-মাটি ও তেজ প্রবিষ্ট হতে পারে না, তথায় দীর্ঘ, হুম্ব, অমু, স্থূল ও শুভাশুভ নামরূপ অশেষভাবে ধ্বংস হয়। বিজ্ঞানের ধ্বংস ও ভৃষ্ণার ক্ষয় হলে চিত্তের বিমুক্তি বা নির্বাণ লাভ হয়।

### হুঃখ নিরোধগামিনী প্রতিপদা আর্য্য সত্য

হীন গ্রামবাসীদের সেব্য, পৃথক জনদারা আচরিত আর্য্য-গণের অসেব্য অনর্থ সংযুক্ত "বস্তু কাম ও কলুষ কাম" এবং তীর্থিয়গণের ক্সায় "শরীরকে হুঃখ প্রদানে অমুরত, কউক শয্যাদিতে শয়ন উপবেশন ক'রে নানা প্রকার হুঃখ আনয়নে রত, আর্য্যদের অননুমোদিত ও অমঙ্গল জনক আত্মনিগ্রহ মিথাাদৃষ্টি কমে" বহুহুঃখ আনয়ন করে।

তথাগত বৃদ্ধ পূর্বোক্ত কামস্থু ও আত্মনিগ্রহ পরিত্যাগ ক'রে প্রজ্ঞাচক্ষু উৎপাদনকারী, আর্য্যসত্য জ্ঞাতার্থ ও প্রজ্ঞা উৎপাদিকা মধ্যম রাস্তা অভিজ্ঞাত হয়েছেন, সে মধ্যমরাস্তা কলুষ উপশমার্থ, চতুর্বিধ আর্য্য সত্যের অভিজ্ঞাতার্থ, সম্যক্রপে বোধগমার্থ এবং অনুপাদিশেষ নির্বাণ লাভ হেতু সংবর্ত্তিত হয়।

সম্যক্রাস্তা:—নিমোক্ত অষ্ট আর্য্য মার্গই ছঃথ ধ্বংসের শ্রেষ্ঠ পথ। যথা:—[প্রজ্ঞাভাগীয়] (১) সম্যক্ষ্টি (২) সম্যক্ সংকল্প, [শীলভাগীয়] (৩) সদাক্য (৪) সদ্কর্ম, (৫) সম্যক্ ক্লীবিকা, [সমাধিভাগীয়] (৬) সম্যক্ চেষ্টা, (৭) সম্যক্ স্মৃতি ও (৮) সম্যক্ সমাধি।

তথাগত কর্তৃক এ প্রজ্ঞা চক্ষু উৎপাদিকা, আর্য্য সত্য জ্ঞাতার্থ প্রজ্ঞা উৎপাদিকা মধ্যম রাস্তা অভিজ্ঞাত হয়েছেন। সে মধ্যম রাস্তা অস্থ্য, অনুপ্রাত, অনায়স ও অযন্ত্রণাযুত নির্বাণার্থ সংবর্ত্তিত হয়। ইহাই সম্যক্ রাস্তা। নিবাণ দর্শন হেতু অস্ত পথ নাই,
ইহাই সমাক্ মার্গ জানিবে সবাই।
এইপথে আরোহিয়া ওহে ভক্তগণ,
সমাক্ প্রকারে কর ছাথ নিরাসন।
উপদেষ্টা তথাগত মাত্র এই সার,
কম আদি করিবার তোমাদেরই ভার॥

এক সময় ভগবান বৃদ্ধ সকলকে আহ্বান ক'রে বলেছিলেন—
ওহে শ্রোভ্মগুলিগণ, ভোমরা কর্ণপাত কর, মনযোগের সহিত
শ্রবণ কর। আমি অমৃতময় নির্বাণলাভ করেছি। তাই
ভোমাদিগকে অনুশাসন ও ধর্ম দেশনা কর্বো। ভোমরা তা'
যথাযথভাবে অনুষ্ঠান ও পালন কর্লে অচিরেই কুলপুত্রগণ যে
উদ্দেশ্যে গৃহত্যাগ ক'রে অনাগারিক ধর্মে প্রব্রজিত হয়,
ভদমুর্রপ শ্রেষ্ঠ অরহত ফলকে ইহকালেই স্বীয় প্রজ্ঞা দ্বারা
প্রাত্যক্ষ ক'রে বাস করতে পার্বে।

সম্যক্ দৃষ্টি:—যে হতে আর্য্য শ্রাবকগণ চত্রার্য্য সত্য প্রকৃষ্টরপে জানেন, অকুশল, অকুশল মূল এবং কুশলাকুশল সম্যক্রপে জানেন; সে হতেই তাঁরা হল সম্যক্দৃষ্টি সম্পন্ন ও তাঁদের দৃষ্টি হয় ঋজু। ধর্মে হয় তাঁদের অচল অটল ও বিমল বিশ্বাস, এ' দৃঢ় বিশ্বাসের নামই সম্যক্ দৃষ্টি।

**অকুশল মূল:**—প্রাণী হত্যা, চুরি, পরদার লজ্যন এ তিনটি কায়িক অকুশল কর্ম, মিথ্যা কথা, প্রিয় বিচ্ছেদ বাক্য, ভেদ বাক্য সম্প্রলাপ বাক্য এ চারটি বাচনিক অকুশল কর্ম, লোভ, হিংসা, মিথ্যা দৃষ্টি এ ভিনটি মানসিক অকুশল কর্ম। স্থতরাং লোভ-দ্বেষ-মোহই একুশল-মূল।

কুশল মূল :— পাণীহত্যা বিরতি, চুরি বিরতি, পরদার লজ্যন বিরতি এ তিনটি কায়িক কুশল কম'। মিথ্যা ভাষণ বিরতি, কর্কশ বাক্য বিরতি, প্রিয় বিচ্ছেদ কারী বাক্য বিরতি, সম্প্রলাপ বাক্য বিরতি, এ চারটি বাচনিক কুশল কম'।

লোভ বিরতি, হিংসা বিরতি, মিথ্যাদৃষ্টি বিরতি এ তিনটি মানসিক কুশল কম'। স্থতরাং অলোভ অদ্বেষ অমোহই কুশল মূল।

দৃষ্টি সংযোজন ?— যদি কোন পুরুষ ( ব্যক্তি ) এরপ বলে যাবং ভগবান আমাকে 'জগত শাশ্বত, বা অশাশ্বত, অন্ত বা অনন্ত, জীব না শরীর, জীব ও শরীর, এক না অন্ত, প্রাণি গণ মরণের পর দেবলোকে যায়, কি না যায়; ইহা না বল্বেন, তাবং আমি আচরণ কর্বো না তাঁর ব্রহ্মচর্য্য ধর্ম।

তহুত্তরে বৃদ্ধ বলেন কোন ব্যক্তি শল্য বিদ্ধ হলে তার মিত্র, অমাত্য জ্ঞাতি সলোহিত কর্তৃক সাবিষ শল্য উৎপাটন কারী স্থদক্ষ ডাক্তার আনয়ন করে; যদি সে শল্য বিদ্ধ ব্যক্তি মিত্র বন্ধু বান্ধবগণকে এরূপ বলে-'যার দ্বারা আমি বিদ্ধ হয়েছি সে কিক্ষত্রিয়, না ব্রাহ্মণ, না শৃদ্ধ, তার নাম বা গোত্র কি ? সে দীর্ঘ না হ্রস্থ না মধ্যম ইত্যাদি বিষয় যাবং আমি জান্বো না ; তাবং এ শল্য উৎপাটন কর্তে দেবোনা।'' এরূপ দৃঢ় প্রতিক্ত হয়ে এ শল্য বিদ্ধ মূঢ় ব্যক্তি মর্ণ কবলে পতিত হয়।

ইহজগতে কোন কোন ব্যক্তি আর্য্য ধর্ম সমূহে অদুর্শী অনভিজ্ঞ অবিনীত হয়ে সংপুরুষ গণকে ও অদুর্শী সংপুরুষ ধর্মে অনভিজ্ঞ অবিনীত বলে মিথ্যা ধারণা পোষণ করতঃ গোশীল, গোবতাদি গ্রহণ ক'রে কামরাগ সংযুক্ত প্রদূষিত চিত্তে বাস করে এবং স্বকায় দৃষ্টি উৎপন্ন হলে ও তা' নিরসন করতে জানেনা যথাযথ ভাবে। তাদের সেই স্বকায় দৃষ্টি দৃঢ়ভাবে গৃহীত হেতু অবিনীত এবং হীন সংযোজন ভাব প্রাপ্ত হয়। তারা মনোনিবেশ ও অমনোনিবেশ কারী ধর্ম জ্ঞাত না হয়ে "যে ধর্মে মনোনিবেশ করা নিস্প্রয়োজন সে' ধর্মেই মনোনিবেশ করে এবং যে ধর্মে মনোনিবেশ করা প্রয়োজন, সে ধর্মে মনোনিবেশ করেনা, সে' এরূপে বিপরীত ভাবে মনোনিবেশ করে বি

আমি কি অতীতে ছিলাম ? না ছিলাম না ? কি ছিলাম কিরূপ ছিলাম, কিরূপ অবস্থা হতে কিরূপ অবস্থায় পরিবর্ত্তিত হয়েছিলাম, আমি ভবিষ্যতে থাক্বো, না থাক্বো না, কিরূপ হবো কিরূপ অবস্থায় তে কিরূপ অবস্থায় পরিবর্ত্তিত হবো ? আমি বর্তমানে আছি ? নাই ! কি হয়েছি, কিরূপ আছি ! কোথা হতে এসেছি, কোথায় যাবো !

সে এরপ বিপরীত ভাবে মনোনিবেশ করাতে ষড় বিধ দৃষ্টির মধ্যে যে কোন দৃষ্টি উৎপন্ন হয় তার। যথাঃ— আমার আত্মা আছে, নাই, নিজকে নিজেই জানি, আত্মা বা অনাত্ম সম্বন্ধে সম্যক রূপে জানি এবং এ কল্যাণ ধর্মে যে আমাকে আত্মবাদী বলে, সে এই পাপ কর্মের ফল নিশ্চয়ই ভোগ করবে।

যার এরপ ধারণা "আমার এ আত্মা নিত্য গ্রুব শাখত ও অবিপরীত নাম ধর্মী" সে শাখত বাদে স্থিত হয়ে সমাক্রপে বাল বা মূর্য ধর্ম পূরণ কর্তেই থাকে। একেই বলে দৃষ্টিগত, দৃষ্টিবন, দৃষ্টি অরণ্য, দৃষ্টি শল্য, দৃষ্টি স্পানন ও দৃষ্টি সংযোজন। দৃষ্টি সংযোজনে সংযুক্ত অশ্তবান পৃথক্জন জন্ম জরা বার্দ্ধক্য, মরণ, শোক, বিলাপ, তঃখ দৌর্মণস্য ও উপায়াস হতে মূক্ত হয়না এবং তঃখ হতে মূক্ত হবার আশা ও কর্তে পারে না

সোভাপর — শ্রুতবান আর্য্য শ্রাবক, আর্য্যগণদর্শী, আর্য্যধর্মে জ্ঞানী, সংপুরুষ ধর্মে স্থবিনীত এবং মনোনিবেশ করণীয় ধর্মে জ্ঞাত ও অমনোনিবেশ করণীয় ধর্মে মনোনিবেশ করেন এবং ইহা তৃঃখ, ইহা তৃঃখাংপত্তির কারণ, ইহা তৃঃখ ধ্বংসের কারণ ও ইহা ধ্বংসের পথ বলে জ্ঞান সম্প্রযুক্ত চিত্তে মনোনিবেশ করেন এবংকরেন এবং

ও শীলব্রত এ সংযোজনত্রয় প্রহীণ করেন। যাঁদের এ সংযোজনত্রয় প্রহীণ হয়, তাঁরা স্রোতাপন্ন নামে কথিত হন,—

পথব্যা একরজ্জেন সগ্গস্স গমনেন বা
সকলোকা' ধিপচ্চেন সোতাপত্তি ফলং বরং॥
পৃথিবীর একছত্র রাজা যদি হয়,
অথবা স্বর্গেতে যদি বস্তি করয়।
ত্রিলোকেতে আধিপত্য যদ্যপি স্থাপয়,
স্রোতাপত্তি ফল সম তথাপি নাহয়॥

**সংস্কারের ধর্ম তা**ঃ—তথাগত বৃদ্ধের দৃষ্টি অপগত বা ধ্বংস হয়েছে। তথাগত কর্ত্ ক ইহা রূপ, ইহা রূপের উৎপত্তি, ইহা রূপের ধ্বংস এবং বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞানাদির উৎপত্তির দৃষ্টি ও ধ্বংস হয়েছে। তদ্ধেতু তথাগত সমস্ত অহঙ্কার, আমিত্ব ভৃষ্ণাদি ক্ষয় ক'রে উপাদান বিহীন (সম্পূর্ণ বিমুক্ত) হয়েছেন। তথাগতের উৎপত্তি, ও স্থিতিকালে সমস্ত সংস্কার আর্মনিত্য, তুঃখ, ও অনাত্ম এসব স্থিতই থাকে ইহা সে সংস্কারের ধর্মতা। যথা: – রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞান আৰ্পনিতা, হুঃখ, ও অনাত্ম নিত্য ধ্রুব শাশ্বত এবং অবিপরীত নামক কোন ধর্ম জগতে নেই বলে পণ্ডিতগণ বলে থাকেন। ভগবান বৃদ্ধ কতু ক এরূপে কথিত, দেশিত, প্রজ্ঞাপিত, স্থাপিত, বিস্তার কৃত, বিভাগ কৃত ও গভীর কৃত ধর্ম যে ব্যক্তিনা জানে, জ্ঞান চক্ষে দর্শন না করে, সে অদর্শী, অঞ্চতবান অন্ধ, মূর্থ,

পৃথকজনের ক্যায় অভাগা জগতে আর কেহ নেই। দৃষ্টি সম্পন্ন ব্যক্তিগণ সামাক্ত ধর্মও সজ্জন করেন না।

অনাত্মাঃ—যদি কোন ব্যক্তি এরূপ বলে-বেদনাই আমার আত্মা। বেদনা তিন প্রকার, স্থবেদনা, হু:থ বেদনা ও অহু:থ অস্থ (উপেক্ষা) বেদনা। এ বেদনাত্রয়ের মধ্যে কোন্বেদনাই আত্মা হবে ? দত্ত্বণ যে সময়ে সুখ বেদনা অনুভব করে, সে সময়ে তুঃথ ও অতুঃথ অমুথ বেদনা অনুভব করে না। শুধু সুথ বেদনাই অনুভব করে। যথন ছঃখ বেদনা অনুভব করে, তথন সুথ ও অতঃথ অসুথ বেদনা অনুভব করেনা। শুধু তুঃখ বেদনাই অনুভব করে। যখন উপেক্ষা বেদনা অনুভব করে তথন সুথ ও তুঃধ বেদনা অনুভব করেনা কেবল অতুঃধ অসুখ বেদনাই অনুভব করে। স্বতরাং এ বেদনাত্রয়-অনিত্য, প্রত্যুৎপন্না ক্ষয়, ব্যয়, বিরাগ ও নিরোধ ধর্মী। যে ব্যক্তি বেদনাকে "'ইহা আমার আত্ম'' মনে করে সে বেদনার নিরোধ হলে "আমার আত্মা ধ্বংস হয়েছে' বলে ধারনা করে। সে এরূপে ইহলোকেই অনিত্য সুথ হু:খ ও উৎপন্ন ব্যয় ধর্মে সমাকীর্ণ হয়ে নিজে দর্শন করে। যদি কোন ব্যক্তি এরপ বলে 'বেদনা আমার আত্মানহে, অথচ আমার আত্মা বোধজ্ঞ ও নহে। তা' হলে তাকে এরপ বলা উচিত যে—যেখানে অনুভব কর্বার কিছুই থাকেনা তথায় কি আমিত আছে?

যদি কোন ব্যক্তি এরপে মনে করে—'বেদনা আমার আত্মা নহে। ইহা অনুভব করণীয়ু ও নহে। ''আমার বেদনা ধর্মই আত্মা। তা'হলে তাকে এরপ বলা উচিত—
"বেদনা সর্বতোভাবে নিরোধ হলে, তথায় আমিত্ব ভাব কোথায়
থাক্বে। যারা 'মনকে' আত্মা বলে এবং সে মন উৎপন্ন হয় বা না
হয় বলে ধারণ। করে—তাদিগকে এরপ বলা উচিত—মনের
উৎপত্তিও বায় ধর্ম দেখা যায়। এরপ বল্লে তাদের এই ধারণা
হবে—যে—"আমার আত্মা উৎপন্ন ও ব্যয় শীল। তাই এ
আত্মা অনাত্মা।

যারা ধর্মকে আত্মা বলে এবং সে ধর্ম উৎপন্ন হয় বা না হয় বলে ধারণা করে তাদিগকে এরপ বলা উচিত—ধর্মের উৎপত্তি ও ব্যয় ধর্ম দেখা যায়। এরপ বল্লে তাদের এরপ ধারণা হবে যে আমার ধর্ম উৎপন্ন ও ব্যয়শীল তাই এ ধর্ম অনাত্মা। যারা মনোবিজ্ঞানকে আত্মা বলে তাতে এ মনোবিজ্ঞান অনাত্মা।

অশ্রুতবান অনভিজ্ঞ পৃথগ্জনগণদারা এ চার মহাভৌতিক কায়কে আত্মার মধ্যে গণ্য করা শ্রেয়; তথাপি চিত্তকে আত্মা বলে ধারণা করা উচিত নহে। কারণ এ চার মহাভৌতিক দেহ ৫।৭ বংসর হলে ও স্থিত থাক্তে দেখা যায়, কিন্তু যাকে চিত্ত বা মনোবিজ্ঞান বলে, তা' রাত্রিতে একপ্রকার এবং দিবসে অন্যপ্রকার হয়। ইহা ক্ষণে ক্ষণে উৎপন্ন ও ব্যয়শীল ধর্ম তদ্ধেতু অতীত অনাগত বর্ত্তমানে আধ্যাত্মিক বাহ্যিক তুল স্ক্ষা হীন শ্রেষ্ঠ এবং যা হুরে ও নিকটস্থ রূপ বেদনা সংজ্ঞা সংস্কার ও বিজ্ঞান আছে, তংসমুদয় আমার নহে, আমি ও উহার নহি এবং এসব আমার আত্মা নহে বলে যথাভূতভাবে সম্যক্ প্রজ্ঞা দারা দর্শন করা উচিত।

যদি কোন ব্যক্তি এরূপ জিজ্ঞাসা করে—আপনি অতীতে ছিলেন কি ৷ না ছিলেন না ৷ ভবিষ্যতে হবেন কি ৷ না হবেন না ? আপনি এখন আছেন কি নেই ? তাকে এরূপ উত্তর দেওয়া উচিত। অতীতে আমি হিলাম ও ছিলাম না, ভবিষ্যতে আসি হবো বা না হবো, এখন আমি আছি ও নেই। যে ব্যক্তি হেতৃ উৎপত্তির কারণ দর্শন করে, সে ধর্মও দর্শন করে, সে হেতু উংপত্তির কারণও দর্শন করে, যেমন গাভী হতে ক্ষীর, ক্ষীর হতে দধি, দধি হতে নবনীত, নবনীত হতে ঘৃত এবং ঘুত হতে মণ্ড প্রভৃতি উৎপন্ন হয়। কিন্তু তুধকে দধি, দধিকে নবনীত, নবনীতকে ঘৃত এবং ঘৃতকে মণ্ড ধারণা ও আখ্যা প্রদান করা যায় না, তদ্রপ অতীতে আমি উৎপন্ন হয়েছিলাম ভা ও সত্য, অনাগতে যে আমি জন্মগ্রহণ করবো তাও সত্য, কিন্তু আমি বর্ত্তমান অতীত এবং অনাগত জন্মকে তুচ্ছ বা ভ্যাগ করছি। বর্ত্তমানে, অতীতে ও ভবিষাতে জন্মগ্রহণ করা জ্বাগতিক ধর্মতা, কিন্তু এখন তথাগত কর্তৃক ঐ লোক ব্যবহার অস্পর্শনীয়, যা জীব তা শরীর বা যা শরীর তা জীব। এবং জীব অন্ত, শরীর অন্ত বলে মিথ্যাদৃষ্টি থাক্লে ব্রহ্মচর্য্য আচরণ হয়না। তথাগত বৃদ্ধ এ উভয় মতকে ত্যাগ করে মধাম পথেই ধর্ম প্রচার করেছেন।

হৈতু উৎপত্তির কারণ:—অবিভার আশ্রয়ে সংস্কার, সংস্কারের আশ্রয়ে বিজ্ঞান, বিজ্ঞানের আশ্রয়ে নামরূপের আশ্রয়ে তৃষ্ণা, তৃষ্ণার আশ্রয়ে উপাদান, উপাদানের আশ্রয়ে ভব, ভবের আশ্রয়ে জন্ম এবং জন্মকে আশ্রয় ক'রে বার্দ্ধকাতা, মরণ, শোক, বিলাপ, হঃখ-দোর্মনস্ত ও উপায়াস প্রভৃতি উৎপন্ন হয়। এরূপে সমস্ত হঃখ রাশির উৎপত্তি হওয়াকে বলে প্রতীত্য সমুৎপাদ।

অবিভার বিশেষভাবে বিরাগ নিরোধ হলে সংস্কার নিরোধ হয়, সংস্কারের নিরোধে বিজ্ঞানের নিরোধ ---- : ভেন্মের নিরোধে জরা, মরণ, শোক, বিলাপ, তুঃখ দৌর্মনস্ত ও উপায়াস ব্রভৃতি তুঃখ রাশির ধ্বংস হয়। অবিভার দারা আচ্ছাদিত व्यांनी प्रमृह ज़्क्षा प्रः रयोक्टन प्रः रयोक्टिक हरम रयथारन रयथारन উৎপন্ন হয়, সেথানে সেথানে অভিনন্দন ও প্রশংসা করে। তদহেতৃ তারা ভবিষ্যতে মাতৃগর্ভে উৎপন্ন হয়। যে কর্ম লোভ দ্বারা কৃত হয় তালোভদ,লোভ নিদান ও লোভ সমুৎপাদক কর্ম। সে লুক ব্যক্তিগণ যেখানে উৎপন্ন হয়, সে্থানেই তারা সেই লোভচিত্তে কৃতকর্মের ফল ভোগ করে। অবিভার ত্যাগে বিভার উৎপত্তি ও ভৃষ্ণার ধ্বংদ হয়। যা' অলোভ কৃতকর্ম তা অলোভজ, অলোভনিদান ও অলোভ সমুৎপাদক এবং অদ্বেষ; অমোহ কৃতকর্ম ও অদ্বেষজ্ঞ, অমোহজ, অদ্বেষ নিদান, অমোহনিদান এবং অদ্বেষোৎপাদক, অমোহংপাদক কর্ম। লোভ দ্বেষ-মোহ বিগত হলে কম ও প্রহীণ হয়। যেমন তাল বৃক্ষের কাণ্ড মূলসহ উৎপাটিত হলে ভবিষ্যতে তা গঞ্জাবার কোন সন্তাবনা থাকেনা, তেমন ঐ মোহাদি ও ভবিষ্যতে উৎপন্ন হবার কোন সন্তাবনা থাকেনা।

উচ্ছেদবাদ: — বৃদ্ধকে কেহ কেহ উচ্ছেদবাদীও বলতে পারে; কারণ ভগবান বৃদ্ধ রাগ-ছেষ-মোহ এবং বহুবিধ পাপক অকুশল ধর্মের উচ্ছেদার্থ ধর্ম দেশনা করেন।

সম্যক্ সঞ্চলঃ— নৈজ্ঞম্য সংকল্প, অব্যাপাদ সংকল্প ও অবিহিংসা সংকল্প বশে সংকল্প ত্রিবিধ।

এসংসারে কোন কোন গৃহপতি বা গৃহপতি পুত্র বা অন্থা যে কোন ব্যক্তি তথাগত দেশিত ধম প্রাবণ ক'রে তাতে প্রদায়িত হ'য়ে এরপ চিন্তা করেন—গৃহবাস অতিশয় ভীড় ও কদর্য্য অপিচ প্রব্রজ্ঞাই অনাড়ম্বর মুক্ত আকাশ সদৃশ। গৃহবাসে থে'কে পরিপূর্ণ, পরিশুদ্ধ, ব্রহ্মচর্য্য আচরণ করা সহজ হবেনা। আমি নিশ্চয়ই কেশ গোপাদি ছেদন ক'রে কাষায় বসন ধারণ করতঃ গৃহ হতে অনাগারে প্রব্রজ্ঞিত হবো। সূত্রাং সে যে কোন সময়ে তার যাবতীয় ভোগ সম্পত্তি ও মহাজ্ঞাতী কৃটম্বাদি ত্যাগ ক'রে কেশ গোপাদি রিপ্ত করতঃ কাষায় বসন ধারণ করে এবং আগার হতে অন্যগারে প্রব্রজ্ঞিত হয়, ইহা সমাক্ সংকল্পের প্রত্যক্ষ ফল।

সম্যক্ বাক্য:—ইহলোকে কোন কোন ব্যক্তি মিধ্যা ভাষণ ত্যাগ করে' সত্যবাদী, সাদ্ভাষণকারী, স্থিরবাদী, শ্রদ্ধা-উৎপাদক বাক্যভাষী ও নির্বিবাদী হয়ে বাস করে। তাকে সভা, পরিষদ, জ্ঞাতি ও রাজকুলাদিতে সাক্ষী দেওয়ার জন্ম নীত হলে, সে যা' জানে তা' বলে, যা' জানেনা তা' বলেনা, যা' দেখেছে তাই বলে, যা' দেখেনি তা দেখেনি বলে। এরপে নিজের জন্ম বা পরের জন্ম অথবা টাকা পয়সার লোভে প্রলুক্ক হয়ে মিধ্যা বাক্য বলেনা।

ভেদবাক্য ত্যাগ করে, অপরের নিকট ভেদজনক কোন কথাবার্তা শুনে ভেদার্থ অপর কা'কেও বলেনা। ভেদহেতু কা'কেও উৎসাহিত করেনা; অথচ যাতে পরস্পরের বন্ধুত্ব চিরস্থায়ী হয়, ভদ্বিয়ে বিশেষ চেষ্টা করে, এবং একতা, একতায় রত, একতায় ইচ্ছা ও একতাবদ্ধ কর্বার জ্বন্থি নৈত্রী বাক্য ভাষণ করে। মর্ম চ্ছেদকারী বাক্য ভ্যাগ ক'রে যে বাক্য নির্দ্দোষ, কর্ণস্থকর, মনোজ্ঞ, হৃদয়গ্রাহী, বহু জনের বিষয় ও মনোজ্ঞ, সেরূপ বাক্যই ভাষণ করে।

ভংস না করিল আমায় আর যে প্রহার
পরাস্ত ও ধন কত হারিল আমার।
এই ভাব সদা যার মনেতে পোষয়
বৈর ভাব ক্ষাস্ত কভূ তার নাহি হয়।
জগতে বৈরভাব— বৈরভাব দিয়া
দমন না হয় কভূ বৈরতার ক্রিয়া।

দমন করিতে হলে ক্রোধ পরিহর
ইহাই সনাতন ধম সর্ব রুচিকর।
অক্রোধেতে বৈরভাব উপশম হয়
পণ্ডিত মাত্রেই ইহা জ্বানিবে নিশ্চয়॥

চোর দস্থাগণ দণ্ডাদি দারা প্রহার কর্লেও অঙ্গ প্রভাঙ্গাদি করাত দারা ছেদন করলেও যিনি চিত্ত প্রদূষিত করেন না, তিনিই বুদ্ধের শাসন রক্ষাকারী সংপুরুষ।তদ্ধেতৃ প্রত্যেকের এরপ শিক্ষা ও ধারণ করা উচিত যে— "আমার চিত্ত বিপরীত ভাব প্রাপ্ত না হউক, পাপ বাক্য বল্বোনা প্রাণীদের প্রতি সর্বাদা অহিংসা ও মৈত্রীচিত্তে হিতাকাজ্জী হয়ে বাস করবো এবং জগতের সমস্ত প্রাণীর প্রতি বিপুল মহং অপ্রমাণ অবৈর ও অহিংসা ভাব চিন্তা ক'রে মৈত্রী সহগত চিত্তে বাস কর্বো। "এরপ ধারণ ও শিক্ষা করা একান্তই কর্ত্বা:"

অনর্থক বাক্য ভ্যাগ ক'রে উপযুক্ত সময়ে সভ্য বাদী, উপকারী, ধর্মবাদী, বিনয়বাদী, সারবাদী, অর্থসম্পন্নবাদী ও ও স-উপমা কথন শীলি হবে। তথাগত কর্তৃক এরূপ কথিত হয়েছে—"একত্রিত আর্য্যদের ত্'টিকরণীয়। যথাঃ—ধর্ম কথা বলা অথবা মৌণভাব ধারণ করা।" এ সব্কে বলে সম্যক্

সম্যক কম ? — প্রাণী হত্যাদি ত্যাগ ক'রে দণ্ড, অস্ত্র, শস্ত্র, ত্যাগ ক'রে প্রাণী হত্যায় ভয় করা এবং সমস্ত প্রাণীদের প্রতি দয়াপর ও হিতাকাজ্ফী হয়ে বাস করা। চৌর্বৃত্তি ত্যাগ ক'রে প্রদত্ত বস্তু গ্রহণকারী, ইচ্ছাকারী এবং চুরি না ক'রে শুচীভাবে বাস করা। প্রদারাদি লঙ্ঘন না ক'রে মাত। পিতা ভাতা ভগ্নিজ্ঞাতি গোত্র ধর্মস্বামী বা রাজা কোন নারীকে যে কোন মালাদি দারা রক্ষিতা ক'রে রাখ্লে, সে নারীর নিকট গমন না করা, এসব হতে বিরত থাকাই সমাকৃ কর্মাস্তঃ।

সম্যক্ আজীব : — মিধ্যান্ধীব ত্যাগ ক'রে সম্যক্ আজীব দারা ন্ধীবিকা নির্বাহ করাকেই বলে সদ্যকান্ধীব। শস্ত্র, প্রাণী, মাংস, নেশাও বিষ এ' পঞ্চ বাণিজ্য সম্যক্ জীবিকা দারা জীবন নির্বাহকারী উপাসকগণের অকরণীয়।

সম্যক্ কেপ্তা :—ইহা চার প্রকার, যথা:- সংযমহেতু চেপ্তা, প্রহীণ হেতু চেপ্তা, ভাবনা হেতু চেপ্তাও সম্যক রূপে রক্ষা প্রচেপ্তাকে বলে সম্যক্ ব্যায়াম।

ইহলোকে কোন কোন ব্যক্তি পাপক অকুশল ধর্ম সমূহের অনুংপত্তির জন্ম উদ্যোগ ও চিত্তে শক্তি আনয়ন করে, একে বলে সংযম হেতু চেষ্টা। চক্ষু দারা রূপ দে'খে, শ্রোত্র দারা শব্দ শু'নে আনেন্দ্রিয় দারা গন্ধ গ্রহণ ক'রে, জিহ্বা দারা রসাস্বাদন ক'রে, কায়ের দারা স্থ স্পর্শ অনুভব ক'রে ও মনের দারা পাপ ধর্ম জ্ঞাত হ'য়ে উহাদের নিমিত্ত গ্রাহী হয় না, অঙ্গ প্রত্যেক্ষের রূপ লাবণ্য গ্রাহী হয়না। যদি ও বা তার মনোন্দ্রিয় ঐ কারণ

বশে অসংযত হয় এবং লোভ দৌর্মনস্যাদি পাপক অকুশল ধর্মে নিবিষ্ট হয়, তা হলে সেই অভিনিবিষ্ট চিত্তের সংযম হেতৃ চেষ্টা করে, মনেন্দ্রিয়কে ঐ পাপক অকুশল ধর্ম হ'তে রক্ষা কর্বার চেষ্টাকে বলে-সংযমার্থচেষ্টা।

উৎপন্ন পাপক অকুশল ধর্ম, কামবিতর্ক, হিংসা বিতর্ক ও ঘাত-প্রতিঘাত যুক্ত বির্তক ধারণ করে না অপিচ উক্ত অকুশল ধর্ম সমূহ ত্যাগ, বিনোদন, বমন ও ভবিষ্যতে উৎপন্ন না হবার চেষ্টা করে। ভাবনায় রভ যোগী কর্তৃক পাঁচটি নিমিত্তে সময়ে মনোনিবেশ করা একাস্তই প্রয়োজন। সে পাঁচটি নিমিত্ত কি কি ?

- (ক) যে নিমিত্ত বা আরশ্মণে মনোনিবেশ কর্লে রাগছেষ ও মোহ সংযুক্ত পাপক অকুশল বিভর্ক উৎপন্ন হয়" সে নিমিত্তের বিপরীত অন্থ কুশল পক্ষীয় নিমিত্তে পুন: পুন: মনোনিবেশ করা।
- (থ) বিতর্ক সমূহের দোষাদি এরপভাবে দর্শন করা উচিত।
  "এ বিতর্ক অকুশল, সদোষ ও তঃথ ফল দায়ক"।
  - (গ) উক্ত বির্তকে মনোনিবেশ করা অনুচিত।
- (ঘ) সেই বিতর্ক সমূহের সংস্থার স্থানে মনোনিবেশ করা। প্রয়োজন।
- (৩) দন্তের দারা দন্তগ্রহণ ও জিহবার দারা তালুস্পর্শ ক'রে মনের দারা চিত্তকে নিগ্রহ, নিজ্পে/বিত ও অভিসন্তথ করা উচিত। এরপ কর্লে রাগ-দেষ ও মোহ সংযুক্ত পাপক অকুর্শলবিতর্ক প্রহীণ হয়। সে প্রহীণ ভাব আধ্যাত্মিক চিত্তে

স্থিত, উপবিষ্ট, একাগ্রতা ও সমাধিস্থ হয়। একে বলে প্রায়ীণ চেষ্টা।

- (৩) অনুৎপন্ন কুশল ধর্ম উৎপাদনার্থ চেষ্টা, উদ্যোম ও চিত্তকে উৎসাহিত করা স্মৃতি, ধর্ম বিচয়, বীর্ঘ, প্রীতি, প্রশান্তি, সমাধি ও উপোক্ষা "বিবেক, বিরাগ, নিঃতৃঞাঞ্জিত" এসপ্ত বোধ্যঙ্গকে ভাবনা করার তীব্র চেষ্টাকে বলে—"ভাবনা হেতু চেষ্টা"।
- (৪) উৎপন্ন কুশল ধর্ম সমূহের স্থিতির জন্ম অবিনাশের জন্ম বিপুলভাবে ভাবনার পরিপূরনার্থ চেষ্টা করা, উলোগ করা এবং চিত্তকে সমাক্রপে গ্রহণ করা, সে উৎপন্ন সমাধি নিমিত্ত বা আরম্মণ স্থান্দররূপে রক্ষা করা। "যেমন—অস্থি, কৃমি, বিবর্ণ মৃতদেহ, ও ফ্লীত মৃত দেহ সংজ্ঞা, ইত্যাদি স্থান্দর রূপে চিত্তে ধারণ করাকে বলে—"সমাক্রপে রক্ষাকরবার চেষ্টা"।

দৃদ্পণ—শ্রদ্ধাবান পণ্ডিতগণ ভগবানের শাসনে প্রবেশ করে এরূপ দৃঢ় প্রতিজ্ঞ হন—"একান্তই আমার শরীরের রক্ত, মাংস শুক হয়ে যা'ক, চর্ম, স্নায়ু ও অস্থি মাত্র অবশিষ্ট থাকুক, তথাপি পুরুষ শক্তি, পুরুষ বীর্য্য পুরুষ পরাক্রম দারা যা প্রাপ্তব্য তা, না পে'য়ে উংসাহ উদ্যমকে পশ্চাদ্পদ কর্বোনা "। এবিষিধ দৃঢ় প্রতিজ্ঞ ব্যক্তি গণ তৃ'প্রকার ফলের মধ্যে যে কোন এক বিশ্ব কর্ম নিশ্চয়ই গাভ করেন। যথা: ইহকালে অরহত ফল অথব ও বাদেশেষ অনাগামীফল। এসব চেষ্টাকে বলে সম্যুক্ত চেষ্টা।

সম্যক স্তিঃ—ইহলোকে কোন কোন মানব কায়ে কায়ানুদর্শী, লোভে লোভানুদর্শী, দৌর্মনস্যে-দৌর্মনস্থানুদর্শী, বেদনায় বেদনানুদর্শী, চিত্তে চিত্তানুদর্শী, ধর্মে ধর্মানুদর্শী এবং বীর্য্যবান জ্ঞান সম্প্রযুক্ত ও স্মৃতিবান হয়ে লোভ ও দৌর্মনস্থাদি বিনয়ন ক'রে বাস করেন। প্রাণীদের বিশুদ্ধার্থ, শোক বিলাপাদির অভিক্রমার্থ, হঃখ দৌর্মন্ধ্রেস্যের অন্তক্তমার্থ, অরহত ফল লাভার্থ, ও নির্বাণ প্রত্যক্ষ করণার্থ এ চার স্মৃত্যুপস্থানই একমাত্র প্রশন্ধ রাস্তা।

কারগতানুস্যৃতি:—এ বৃদ্ধ শাসনে কোন কোন যোগী অরণ্যে বৃক্ষমূলে অথবা শৃত্যাগারে গিয়ে যোগাসনে উপবিষ্ট হন। দেহকে সোজা ভাবে স্থাপন ক'রে স্মৃতিকে সম্মৃথভাগে রে'থে অবস্থান করেন। উক্ত যোগী এভাবে উপবিষ্ট ও স্থৃতিযুক্ত হয়ে স্মৃতি সম্প্রযুক্ত জ্ঞানে আখাসত্যাগ ও প্রখাস গ্রহণ করেন, দীর্ঘনিশ্বাস ত্যাগ কালে দীর্ঘ নিশ্বাস ত্যাগ কালে দীর্ঘ প্রশাস গ্রহণ কালে দীর্ঘ প্রশাস গ্রহণ কালে দীর্ঘ প্রশাস গ্রহণ কালে হ্রম্ম প্রশাস গ্রহণ কর্তেছি বলে অনুভব করেন। সকল আখাস কায়ের আদি মধ্য অস্ত বিদিত হ'য়ে জ্ঞান সম্প্রযুক্ত চিত্তদারা আখাস ত্যাগ ও প্রশাস গ্রহণ কর্তেছি বলে জ্বানেন এবং স্থুল কায়িক সংস্কার উপশম করে আখাস ত্যাগ কর্তেছি ও গ্রহণ কর্তেছি বলে অনুভব করেন। এরপে আধ্যাত্মিক ও বাহ্যিক কায়ে

কায়ান্ত্রদর্শী, ব্যয় ধর্মে কায়ের প্রতি ব্যয় ধর্মান্ত্রদর্শী হয়ে বাস করেন। যাবং তাঁর জ্ঞানের মাত্রা পরিপূর্ণ না হয় তাবং কায় আছে ব'লে স্মৃতি হয়না, এবং জগতের কোন বস্তুর সঙ্গে সংলগ্ন না হয়ে, তিনি কায়ে কায়ান্ত্রদর্শী হয়ে বাস করেন।

সে যোগী গমন কালে "গমন কর্তেছি, স্থিতাবস্থায় স্থিত আছি, উপবিষ্টাবস্থায় উপবিষ্ট আছি এবং শায়িতাবস্থায় শায়িত আছি ব'লে স্মৃতি সহকারে প্রকৃষ্টরূপে জানেন। সে ষোগী চলাফেরায় সম্যক রূপে স্মৃতিশীলি হন। সম্প্রযুক্ত জ্ঞানে চতুর্দিক দর্শন করেন, হস্ত পদাদি প্রসারণে ও সঙ্কোচনে স্মৃতিবান হন। অসন, বসন, আসবাব পত্র ধারণে, ভোজনে, পানে ও পৃষ্টকাদি খাওয়ায়, এবং পায়খানা প্রস্রাবাদি ত্যাগে. দাঁড়ানে, উপবেশনে, শয়নে, নি<u>দায়, **জা**গরণে, ভাষণে</u> ও মৌণভাব ধারণে জ্ঞান সম্প্রযুক্ত স্মৃতিবান হন। কোন কোন যোগী এ কায়কে পাদতল হ'তে উপরিভাগ মস্তক পর্য্যস্ত চম্চিচ্চাদিত দেহটি নানা প্রকার অশুচী পদার্থে পরিপূর্ণ বলে দর্শন করেন। যথা:—অশীতি সহস্র কৃমি পূর্ণ চার মহাভূত বিশিষ্ট আমাদের এ দেহে কেশ, লোম, নখ, দন্ত, চর্ম, মাংস, স্নায়ু, অস্থি, অস্থিমর্জা বৰু, হৃদয় যকুৎ, ক্লোমা, প্লীহা, ফুস্ফুস, অন্ত্র, অন্ত্রগুণ, উদর, মগজ, বিষ্টা, পিত্ত, শ্লেম্মা, পূঁজ, লোহিড, ঘর্ম, মেদ, অশ্রু, চর্বি, থুথু, শিখনি, লসিকা ও মৃত্র আছে।

যেমন উভয়দিকে মুখ সম্পন্ন একটি থলিয়াতে শালি, বীহি, মুগ্, মাস, তিল, তণ্ডুল, ধান্ত প্রভৃতি শস্তাদি থাক্লে, তা যদি কোন চক্ষুমাণ পুরুষ খু'লে সম্যকরপে তাতে দেখেন তবে বল্তে পারেন যে—ইহা শালিধান্ত, ইহা বীহিধান্ত ও ইহা অমৃক অমৃক শস্তাদি। তদ্রপ ঐ যোগী ও কায়ের পাদতল হতে শির কেশের অগ্র ভাগাবাধি চমভ্যন্তরে নানা প্রকার অশুচী পদার্থ জ্ঞাননেত্রে দর্শন করেন। যোগিগণ যথান্তিত যথাপ্রণিহিত এ দেহকে ধাতু বলে দর্শন করেন। কারণ এ কায়ে বিদ্যমান আছে—পৃথিবী ধাতু, জ্লেধাতু, তেজ্জ ধাতু ও বায়্ধাতু।

যেমন কোন গো ঘাতক বা গোঘাতক পুত্র গাভী হনন ক'রে চতুস্পথে ঐ মাংস চার ভাগে ভাগ করত: বিক্রির জন্ম বসে। সেরপ যোগিগণ ও যথাস্থিত যথাপ্রণিহিত এ দেহকে চার ধাতুর মধ্যে বিভাগ ক'রে দর্শন করেন।

যেমন কোন যোগী একদিনের, ছ'দিনের ও তিন দিনের বাসি স্ফীত, নীলবর্ণভাব প্রাপ্ত, রক্ত পূঁজে জড়িত শাশানে পরিত্যক্ত মৃতদেহ দর্শন ক'রে নিজের দেহের প্রতি ও এরূপ ধারণা করেন—''ইহা দেহের স্বভাব ধর্ম', আমার এ দেহও ভবিষ্যতে এরূপ হবে, আমিও এ স্বভাব ধর্মকৈ অতিক্রম কর্তে পারি নি।

যদি কোন যোগী শাশানে পরিত্যক্ত মৃত দেহ কাক, কুনাল, শকুণ, শৃগাল ও নানা প্রকার পশুপক্ষী দারা ভক্ষিত হতে দেখেন; তখন যোপী নিজের দেহের প্রতিও এরপ ধারণা করেন—'এ দেহের ইহাই স্বভাব, আমার দেহ ভবিষ্যতে এ প্রকার ভাব প্রাপ্ত হবে। আমিও অভিক্রম কর্তে পারিনি।''

যদি কোন যোগী শাশানে পরিত্যক্ত মাংস, রক্ত ও স্নায়্
জড়িত অস্থি পঞ্জর, মাংস বিহীন রক্ত স্নায়্ জড়িত অস্থি
পঞ্জর অথবা মাংস রক্তবিহীন শুধু স্নায়্ সংশ্লিষ্ট অস্থি পঞ্জর
দর্শন করেন এবং অস্থি সমূহের সন্ধি বিচ্ছেদ হেতু
দিখিদিক্ বিকীর্ণ অর্থাৎ হস্তাস্থি একস্থানে, পদাস্থি একস্থানে,
পৃষ্টাস্থি একস্থানে, জজ্মাস্থি একস্থানে, উক্ত অস্থি একস্থানে,
কণ্ঠাস্থি একস্থানে এবং শির কটাহ একস্থানে ছিল্ল ভিল্ল হয়ে পড়ে
থাক্তে দেখেন। তথন তিনি ও কায়ের প্রতি এরূপ ভাব পোষণ
করেন—"আমার এ দেহও এরূপ হবে, ইহা দেহের স্বভাব ধর্ম,
এ স্বভাব ধর্মকে আমিও অতিক্রম কর্তে পারিনি।"

পুন: সে যোগী শাশানে পরিত্যক্ত শ্বেতান্থি সমূহ, বংসর অভিক্রান্ত অস্থি পুঞ্জ চূর্ণভাব প্রাপ্ত হয়েছে দেখে এরূপ ধারণা করেন—"ইহা কায়ের স্বভাব ধর্ম, আমার দেহও এরূপ ভাব প্রাপ্ত হবে। আমিও এস্বভাব ধর্মকে অভিক্রম করতে পারিনি।" এরূপে আধ্যাত্মিক ও বাহ্যিক কায়ে কায়ান্মদর্শী, উৎপন্ন ও ব্যয় ধর্মে ব্যয় ধর্মান্মদর্শী হয়ে বাস করেন। এমতাবস্থায় কায় আছে বলে শ্বভিতে উৎপন্ন হলে, তা জ্ঞান সম্প্রযুক্ত শ্বৃতি দ্বারা বিষয় বাসনার অধীন না হয় জাগতিক

কোন বিষয়ে আসক্তি উংপাদন না করে' যোগীরা কায়ে কায়ানুদর্শী হয়ে বাস করেন।

কারগতানু স্মৃতির ফল :— উক্ত কারগতামুম্ তি আদর বশে আচরণ, ভাবনা বর্দ্ধন, পুনঃ পুন ভাবনা করণ, যুক্ত যান সদৃশ করণ, প্রতিষ্ঠিত বস্তুর নাায় স্থ প্রতিষ্ঠিত করণ, জাগরণ শীলতা, সর্বদিকে উপচিত ও স্করণ দারা দশপ্রকার ফল লাভ করা যায়।

যথা:—(ক) উৎকণ্ঠা উৎপন্ন হয় না, উৎপন্ন উৎকণ্ঠা ও তৃষ্ণা সমূহ মর্দ্দিত হয়। (খ) ভয়াদি উৎপন্ন হয় না, তা'চিত্তে স্থান ও পায়না এবং উৎপন্ন ভয়াদি মর্দ্দন ক'রে নির্ভয়ে বাস করেন। (গ) শীতোফ, ক্ষুধা, পিপাসা, ডংসক, মশক, বায়ু তাপ সরী স্পাদির স্পর্শ ও ছুরোক্ত বাক্য, ভীব্রতা, কটু, কর্কশ, অমধুর, অমনোজ্ঞ ও প্রাণ হারক বেদনা সহ্য হয়। (ঘ) ইহকালেই যথেচ্ছা, নিঃহুঃখে ও বিপুলভাবে চতুর্বিই ধ্যান লাভ করেন, (৬) অনেক প্রকার ঋদ্ধি প্রাপ্ত হন। (চ) মানব শক্তির অতীত বিশুদ্ধ দিব্য শ্রোত্র দ্বারা দেব নরের উভয় শব্দ শ্রবণ করেন। দূরে ও নিকটের কোন বিশেষত থাকে না। (ছ) পর সত্ত, পর পুদ্গলের চিত্ত স্থীয় চিত্ত দারা জান্তে পারেন। (জ) অনেক পূর্ব জন্ম সম্বন্ধে অনুস্মরণ করতে পারেন। (ঝ) মানব চক্ষের অতিক্রাস্ত বিশুদ্ধ দিব্য চক্ষু দারা প্রাণীদেব চাতি-উৎপত্তি, হীন-শ্রেষ্ঠ-স্কুবর্ণ-তুর্বণ ও স্থাতি-তুর্গতিতে কর্মানুযায়ী নিপতিত সহগণকে দর্শন করেন। (এ) আসক্তি ক্ষয় ক'রে অনাসক্তচিত্ত ও প্রজ্ঞা বিমৃক্তি লাভ ক'রে ইহকালে স্বয়ং অভিজ্ঞাত ও প্রত্যক্ষী ভূত হয়ে বাস করেন। কায়গতানু স্মৃতি ভাবনা দ্বারা উক্ত দশবিধ ফল নিশ্চয়ই লাভ হয়।

বেদনাকুদর্শনঃ—ইহ জগতে কোন কোন যোগী, স্থথ বেদনা অনুভব কালে স্থথ বেদনা, হুংখ বেদনা অনুভব কালে হুংখ বেদনা, অহুংখ-অসুখ বেদনা অনুভব কালে অহুংখ অসুখ বেদনা, স-আমিষ-নিরামিষ-সুখ বেদনা অনুভব কালে স-আমিষ নিরামিষ স্থখ বেদনা বা স-আমিষ হুংখ বেদনা বা উপেক্ষা বেদনা অনুভব কর্তেছি বলে সম্যক রূপে জানেন। এরূপে আধ্যাত্মিক বাহ্যিক বেদনায় বেদনানুদর্শী, বেদনায় উৎপন্ন ও ব্যয় ধ্যানুদর্শী হয়ে বাস করেন। "বেদনা আছে" ইহাই মাত্র স্কৃতিতে স্থাপন করেন। কেননা জ্ঞান ও প্রভিম্মরণ হেতু। কিন্তু তিনি বিষয় বাসনার অধীন না হ'য়ে পঞ্চস্কদ্ধের বস্তুর প্রতি কোন আশক্তি উৎপাদন না ক'রে বেদনায় বেদনাদর্শী হয়ে বাস করেন। এর নাম বেদনানুদর্শন।

চিত্তা কুদর্শন : — চিত্ত কামরাগাসক্ত হলে কাম রাগাসক্ত, বীতরাগ হলে বীতরাগ, নিন্ধাম-হিংসাযুক্ত হলে হিংসা যুক্ত, হিঃসাবিহীন হলে হিংসা বিহীন, মোহ যুক্ত হলে মোহযুক্ত, আলস্য পরায়ণ হলে, আলস্য পরায়ণ, ঔদ্ধত্য ভাব হলে উদ্ধত্য ভাব, রূপ ও অরূপাবচর চিত্ত উৎপন্ন হলে রূপারূপাবচর চিত্ত উৎপন্ন, কামাবচর চিত্ত উৎপন্ন হ'লে কামাবচর চিত্ত উৎপন্ন, রূপ অরূপাবচর ও কামাবচর চিত্ত উৎপন্ন হ'লে রূপ অরূপাবচর ও কামাবচর চিত্ত উৎপন্ন, একাগ্রতা ও বিক্ষিপ্ত চিত্ত উৎপন্ন হ'লে একাগ্রতা ও বিক্ষিপ্ত চিত্ত উৎপন্ন এবং মৃক্ত চিত্ত উৎপন্ন হলে মৃক্ত অমৃক্ত চিত্ত উৎপন্ন হয়েছে ব'লে সম্যক্রপে জানেন।

যোগিগণ এরপে আধ্যাত্মিক ও বাহ্যিক চিত্তে চিত্তারুদর্শী, উংপন্ন ও বায় ধর্মে উংপন্ন ব্যয় ধর্মানুদর্শী হয়ে বাস করেন। এরপে বাস করার সময় তাঁদের চিত্তে এরপ ধারণা হয়—"চিত্ত আছে" কিন্তু সে চিত্ত কোন সত্ত্ব নহে, প্রাণী নহে, আমার নহে, নর-নারীও নহে। এ ধারণা উৎপন্ন হওয়ার পর জ্ঞানের পরিপূর্ণ হেতু তৃষ্ণা দিতে অনাসক্ত হয়ে বাস করেন। এরপ যোগিগণ দেহ হতে আত্ম বশে কিছুই গ্রহণ করেন না। এরপে বাস করার নাম চিত্তানুদর্শন।

ধ্ম 1 কুদশী — পঞ্চনীবরণ ধর্মে, পঞ্চনীবরণ ধর্মা কুদশী হয়ে বাস করাকেই বলে ধর্মে ধর্মা কুদশী। পঞ্চ নীবরণ—(১) আধ্যাত্মিক কামেচছা, (২) হিংসা, (৩) আলস্য-জড়তা, (৪) শুক্রত্য ও কৌকৃত্য এবং (৫) বিচিকিৎসা বা সন্দেহ ধর্মে ধর্মা ফুদশীগণ নিজের নিকট উক্ত পঞ্চ নীবরণ ধর্ম থাক্লে

আছে, আর না থাক্লে নেই বলে সম্যক্ রূপে জানেন।
এবং যাতে অনুংপর পঞ্চ নীবরণ উৎপর না হয়, উৎপর পঞ্চ
নীবরণ প্রাহীণ হয় ও পরিত্যক্ত পঞ্চনীবরণ ভবিষ্যতে যাতে
উৎপর না হয় তদ্বিষয় বিশেষ রূপে জানেন।

পঞ্চোপাদান স্কন্ধ ধর্মাত্রদর্শী : — পঞ্চোপাদান স্কন্ধর্মে পঞ্চোপাদান স্কন্ধাত্রদর্শী হয়ে বাস করাকেই বলে পঞ্চোপাদান স্কন্ধ ধর্মাত্রদর্শী। যেমন ইহা রূপ, ইহা রূপোংপাদক হেতু, ইহা রূপ ধ্বংসের উপায়, এ প্রকারে বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার, ও বিজ্ঞান সম্বন্ধে সর্বদা পঞ্চোপাদান স্কন্ধ ধর্মাত্রদর্শীগণ চিন্তা ক'রে ক'রে বাস করেন।

ছুয় আধ্যাত্মিক-বাহ্মিক আয়তন — ছয় আধ্যাত্মিক-বাহ্মিক আয়তন ধর্মে আয়তন ধর্মান্দর্শিগণ চক্ষু ও রূপ কি তা' বিশেষ রূপে জানেন। চক্ষু ও রূপাশ্রেয়ে যে সংযোজন বা সম্বন্ধ উৎপন্ন হয় তা ও বিশেষ রূপে জানেন। যেই রূপে অনুৎপন্ন সংযোজন উৎপন্ন না হয়, উৎপন্ন সংযোজন ধ্বংস হয় তা'ও প্রকৃষ্টরূপে জানেন। উক্তরূপে শ্রোত্র ও শব্দের, আন ও গব্দের, জিহ্বা ও রসের, কায় ও স্পর্শের, এবং মন ও ধর্মের বিষয় প্রকৃষ্টরূপে জানেন।

সপ্ত বৌধি অস – সপ্ত বোধান্স ধর্মে সপ্ত বোধান্ত ধর্মানুদর্শীগণ আধ্যাত্মিক স্মৃতি সম্বোধান্ত নিজের নিকট থাক্লে আছে, আর না থাক্লে নেই বলে সম্যক্ রূপে জানেন। যে উপায়ে অনুৎপন্ন স্মৃতি সম্বোধ্যক উৎপন্ন হয়, উৎপন্ন স্মৃতি সম্বোধ্যক কি প্রকারে ভাবনা কর্লে পরিপূর্ণ হয় তা' বিশেষরূপে জানেন। এরূপে ধর্ম অবলোকন কারী যোগিগণ ধর্ম সম্বোধ্যক, বীর্য সম্বোধ্যক, প্রীতি সম্বোধ্যক, প্রশান্তি সম্বোধ্যক, সমাধি ও উপেক্ষা সম্বোধ্যক সম্বন্ধেও প্রকৃত্তরূপে জেনে বাস করাকে বলে সপ্ত বোধ্যকে বোধাক্ষানুদ্দশী বাসকারী।

চার আর্য্য সত্য ধর্মানুদশী — যাঁরা ইহা ছংখ, ইহা ছংখাংপত্তির কারণ, ইহা ছংথের নিরোধ এবং ইহা ছংখ ধ্বংসের উপায় বলে যথাযথ ভাবে জানেন, তাঁরাই চার আর্য্য সত্যে ধর্মানুদর্শী হয়ে বাস করেন। তাঁরা আধ্যাত্মিক ও বাহ্যিক, উৎপন্ন ও ব্যয় ধর্মে, উৎপন্ন-ব্যয় ধর্মে ধর্মানুদর্শী হয়ে বাস করেন। "ধর্ম আছে" তাঁর এরপ স্মৃতি উৎপন্ন হয় "এই ধর্ম আমার নহে, আমিও এর নহি, এতে কোন সত্ত বা প্রাণী নেই," স্মৃতরাং তিনি এরপ চিন্তা ক'রে পঞ্চম্বন্ধ দেহের কোন বস্তুর প্রতি আসক্ত না হয়ে ও গ্রহণ না করে বাস করেন। একে বলে চার আর্য্য সত্য ধর্মে ধর্মানুদর্শী বাস কারী।

যে কোন ব্যক্তি চার স্মৃত্যুপস্থান সাত বংসর উক্ত নিয়মে ভাবনা কর্লে তিনি ইহলোকে অরহত্ত ফল কিম্বা অনাগামী ফলের মধ্যে যে কোন একটি ফল নিশ্চয়ই লাভ কর্বেন। প্রজ্ঞাবান মেধাবিগণ সাতদিনের মধ্যেই উক্ত ফল লাভ করেন।

প্রাণীদের বিশুদ্ধার্থ, শোক বিলাপাদির অতি ক্রমার্থ, তু:খ দৌমণস্যের ধ্বংসার্থ, অরহত ফল লাভার্থ ও নির্বাণ প্রত্যক্ষ করণার্থ, উক্ত চার স্মৃত্যুপস্থান ভাবনাই একমাত্র রাস্তা বা উপায়।

হস্তীর মাহুতেরা যেমন আরণ্যিক হস্তীর আরণ্যিক স্বভাব স্থলভ, শব্দ, চিন্তা, বেদনা, ক্লান্তি ও পরিতাপাদি দূরীভূত করবার জন্যি এবং গ্রামে অভিরমিত হয়ে মান্ব স্বভাব স্থলভ ভাব গ্ৰহণ হেতু প্ৰকাণ্ড পাষাণ স্বস্তু পৃথিবীতে পুঁতিয়ে তাতে ঐ আরণ্যিক হস্তীকে শক্ত রজ্জু দারা বন্ধন করে, সেরূপ আর্য্য শ্রাবক গণও গৃহাশ্রিত আচার, স্ত্রী শব্দ ও সংকল্পনাদি দূরীভূত কর্বার জ্বন্যি এবং অরহত ফল ও নির্বাণ **প্র**ত্যক্ষ কর্বার নিমিত্ত এ'চার স্মৃত্যুপস্থান চিত্তে দৃঢ় রূপে বন্ধন ও ধারণ করেন। আনাপাণ স্তিভাবনাও বহুলীকৃত কর্লে চার স্মৃত্যুপস্থান পরিপূর্ণ হয়। সেই পারপূর্ণ চার স্মৃত্যুপস্থান ভাবনাও বহুলীকৃত কর্লে সপ্ত বোধ্যঙ্গ পরিপূর্ণ হয়। এবং সে পরিপূর্ণ সপ্ত বোধ্যঙ্গ ভাবনা ও বহুলীকৃত কর্লে বিদ্যা ও বিমুক্তি পরিপূর্ণ হয়।

## আনাপাণ স্মৃতি ভাবনার বিধানঃ—

নিম্নোক্ত নিয়মে আনাপাণ স্মৃতি ভাবনা ও বহুলী কৃত কর্লে মহাফল ও মহাগুণ হয়। কোন বৃক্ষমূলে বা নির্জন স্থানে ধ্যানাসনে উপবেশন ক'রে দেহকে ঋজুভাবে স্থাপন

করতঃ কর্ম স্থানাভিমুথে স্মৃতি স্থাপন করে অবস্থান কর্বেন। উক্ত স্মৃতি ভ্যাগ না ক'রে স্মৃতি সম্প্রযুক্ত জ্ঞানে আশাস ত্যাগ ও ৫শাস গ্রহণ করতে হয়। দীর্ঘ আশ্বাস প্রশাস ত্যাগ ও গ্রহণ কালে দীর্ঘ আশ্বাস প্রশাস ত্যাগ, ও গ্রহণ, হ্রম্ব আম্বাস প্রামান ত্যাগ ও গ্রহণ কালে, হ্রস্ব আশ্বাস প্রশাস ত্যাগ ও গ্রহণ কর্তেছি বলে জানা। সকল আশাস প্রশাস কায়ের আদি-মধ্য ও অন্তবিদিত হয়ে জ্ঞান সম্প্রযুক্ত চিত্ত দারা আধাস প্রশাস ত্যাগ ও গ্রহণ করতেছি বলে সেবন করা। প্রীতি, প্রথম ধ্যান, দ্বিতীয় ধ্যান ও তৃতীয় ধ্যান স্থুখকে পরিজ্ঞাত হয়ে শ্বাস প্রশ্বাস সেবন করা এবং চতুর্থ ধ্যান সংস্কার বা বেদনাদি জ্ঞাত হয়ে স্থুল চিত্ত সংস্কারকে উপশম করতঃ চতুর্থধ্যান বশে চিত্ত ভাব জ্ঞাত হওয়া এবং সমাধি ও বিদর্শন বশে প্রমোদিত হয়ে বাস করা। তৎপর একাগ্রতা ভাবাপন্ন স্থিত চিত্তকে পঞ্চনীবরণ হতে বিমোচন ক'রে অনিত্য বিরাগ নিরোধ ও ত্যাগামুদর্শী হয়ে আখাস প্রশ্বাস সেবন করা।

তথন ত্রিভব কলুষ সমূহে তাপ প্রদানকারী সম্প্রযুক্ত জ্ঞানবান ও স্মৃতিবান সাধক এ পঞ্চ স্কন্ধের লোভ দৌম ণস্থাদি বিনয়ন করেন একং কায়ে কায়ানুদর্শী হয়ে বাস করেন। এখানে কায় অন্থ এবং শাস প্রশাস অন্থ। সাধক যথন প্রীতি, চিত্তসংস্কার বা বেদনাদি জ্ঞাত হয়ে সুলচিত্ত সংস্কারকে উপশম করেন এবং শ্বাস প্রশ্বাস ত্যাগ ও গ্রহণ কর্তেছি বলে সেবন করেন। তথন সে বীর্য্যান সম্প্রযুক্ত জ্ঞানী সাধক লোভ দৌম ণস্থাদির বিনয়ন করত: শ্বাস প্রশ্বাস বেদনায় বেদনামুদর্শী হ'য়ে বাস করেন। এখানে বেদনা অহ্য এবং শ্বাস প্রশ্বাস অহ্য। সাধক যথন চতুর্থ ধ্যান বশে স্বীয় চিত্ত, জ্ঞান, সমাধি ও বিদর্শন হেতু প্রমোদিত হন, ক্ষণিক একাগ্রতা ভাবাপর স্থিত চিত্তকে পঞ্চ নীবরণ হ'তে বিমুক্ত ক'রে শ্বাস প্রশ্বাস সেবন করেন। তথন তিনি লোভ দৌম ণস্থাদি বিনয়ন ক'রে স্মৃতি সম্প্রযুক্ত জ্ঞানী ও বীর্য্যবান হন এবং চিত্তে চিত্তামুদর্শী হয়ে বাস করেন। বিক্ষিপ্ত চিক্ত পরায়ণ ও স্মৃতিবিহ্বল ব্যক্তির পক্ষে এ আনাপাণ স্মৃতি ভাবনা যোগ্যতর নহে।

যথন যোগী অনিত্য বশে সংস্কার সমূহের ভঙ্গ, বিরাগ, নিরাণ, নিরোধ ও ত্যাগ বশে দর্শন করেন; আশ্বাস প্রশাস ত্যাগ ও গ্রহণ কর্তেছেন ব'লে জানেন ও সেবন করেন, তথনই তিনি ধর্মে ধর্মামুদর্শী হয়ে বাস করেন বলে কথিত হন। সেই সম্প্রযুক্ত জ্ঞানী বীর্য্যবান ও স্মৃতিবান যোগী এ পঞ্চ স্করের লোভ-দৌর্মণস্থাদি বিনয়ন করেন। তিনি যে লোভ-দৌর্মণস্থাদি ত্যাগ করেছেন, তা' প্রজ্ঞা চক্ষে স্থলর রূপে দর্শন করেন, ভালমন্দ বিচার করেন। সে সময়ে বীর্য্যবান সম্প্রযুক্ত জ্ঞানী ঐ যোগী স্মৃতিবান হয়ে লোভ দৌর্মণস্থাদি প্রহীণ ক'রে ধর্মে ধর্মানুদর্শী হয়ে বাস করেন। এরূপে আনাপাণ

স্মৃতি ভাবনা ও বহুলীকৃত কর্**লে চার স্**ত্যুপস্থান পরিপূর্ণ হয়।

সপ্তবোধ্যক্ষের পরিপূর্ণ: — কায়ে কায়ারুদর্শী, বেদনায় त्वननाञ्चनमी, **চিত্তে চিত্তাञ्चनमी ७ ४**८म धर्माञ्चनमी इराय लाख-দৌর্মণস্থাদি প্রহীণ করতে হবে, তখন স্মৃতি স্থিত ও নিভূলি হবে। তথন স্মৃতি সম্বোধ্যঙ্গ আরের হবে, তা' ভাবনা ক'রে পরিপূর্ণ কর্তে হবে। এরূপে স্মৃতিবান হয়ে বাদ করতঃ প্রজ্ঞা দারা ধর্মকে চয়ন-প্রচয়ন ও মীমাংসা করবেন। যথন উক্ত মীমাংসায় উপনীত হন তথন ধর্ম বিচয় সম্বোধাঙ্গ আরক্ষ হয়, ক্রমে তা' ভাবনা করে পরিপূর্ণ কর্তে হবে। তখন তা' প্রজ্ঞা দারা চয়ন-প্রচয়ন ও মীমাংসা করলে বীর্য্য সম্বোধ্যক্ষ অসংস্কোচিত ও আরব্ধ হয়। তথন ভাবনা ক'রে পরিপূর্ণ কর্তে হয়। আরক বীর্যাবানের নিরামিষ প্রীতি উৎপন্ন হয়। উক্ত প্রীতি উৎপন্ন হওয়ার পর প্রীতি সম্বোধ্যঙ্গ আর্ব্ধ হয়। তা' ভাবনা ক'রে পরিপূর্ণ কর্লে কায় ও চিত্তের বেদনা বিগত হয়। কায়চিত্তের বেদনা বিগত হলে প্রশাস্ত সম্বোধ্যঙ্গ আরক হয়, তা' ভাবনা করে পরিপূর্ণ করলে চিত্ত সুখী হয়, সুখীত চিত্ত সমাহিত হয়। সমাহিত চিত্তে সমাধি সম্বোধ্যঙ্গ আরক হয়, তা' ভাবনা ক'রে পরিপূর্ণ করলে উপেক্ষা সম্বোধাঙ্গ আরম্ভ হয়, এরূপে চার স্মৃত্যুপস্থান ভাবনা ও বহুলীকৃত কর্লে উক্ত সপ্ত সম্বোধ্যঙ্গ পরিপূর্ণ হয়।

বিদ্যা ও বিমুক্তি পরিপূর্ণ করা—কল্য ধ্বংসকারী বিবেক-বিরাগ-নিরোধ-বিদর্শন ও মার্গ-ভাবনা প্রাপক স্মৃতি সম্বোধ্যঙ্গ, ধর্ম গবেষণাকারী বা অবলোকনকারী সম্বোধ্যঙ্গ, প্রীতি সম্বোধ্যঙ্গ, প্রশান্তি সম্বোধ্যঙ্গ, সমাধি সম্বোধ্যঙ্গ ও উপেক্ষা সম্বোধ্যঙ্গ" এ সপ্ত সম্বোধ্যঙ্গ ভাবনা ও বহুলীকৃত হলে বিদ্যা ও বিমুক্তি পরিপূর্ণ হয়।

সম্যক্ সম! शि: — চিত্তের একাগ্রতাই সমাধি। চার স্মৃত্যুপস্থানই সমাধির নিমিত্ত, চার সম্যক্ চেষ্টাই সমাধির উপকরণ। উক্ত ধর্মসমূহের ভাবনা বহুলীকৃত করণই সমাধি ভাবনা।

যোগী আর্য্যশীল স্কন্ধে, ইন্দ্রিয় সংযমে ও স্মৃতি সম্প্রযুক্ত জ্ঞানে অলঙ্কত হয়ে অরণ্যে, বৃক্ষমূলে, পর্বত কন্দরে, গিরি, গহররে, বিবরে, শাশানে, রাস্তায় বা খোলা স্থানে, তৃণরাশিতে বা যে কোন নির্জন স্থানে গিয়ে পদ্মাসনে, উপবেশন করেন এবং দেহকে সোজাভাবে স্থাপন ও স্মৃতিকে কর্মস্থানাভিমুখে স্থাপন করতঃ উপবেশন করেন। তিনি এ পঞ্চ স্কন্ধ হতে লোভ প্রহীণ ক'রে অলোভচিত্তে বাস করেন। হিংসা ও ক্রোধ ত্যাগ করে সর্বপ্রাণীর প্রতি অনুকম্পাকারী হন ও অহিংসা অক্রোধচিত্তে বাস করেন, হিংসা ও ক্রোধ হতে চিত্তকে পরিমুক্ত করতঃ স্থানমিদ্ধ প্রহীণ ক'রে আলোক সংজ্ঞা সম্পন্ন ও স্মৃতি

সম্পু্যুক্ত জ্ঞানী হন এবং চিত্তকে স্থ্যানমিদ্ধ হতে পরিমুক্ত ক'রে বাদ করেন। ঔদ্ধত্য-কৌকুত্যভাব প্রহীণ করে আধ্যাত্মিক চিত্তকে উপশম করতঃ অনৌদ্ধত্য ভাবেই বাস করেন। ঔন্ধত্য কৌকৃত্য ভাব হতে চিত্তকে সম্যক্রপে মুক্ত ক'রে বিচিকিৎসা বা সন্দেহত্যাগ করত: কুশল ধর্মসমূহে নি:সন্দেহ হয়ে বিহার করেন। বিচিকিৎসা হতে চিত্তকে বিমোচন করেন। উক্ত পঞ্চনীবরণ ত্যাগ ক'রে চিত্তের উপকলুষ সমূহ প্রজ্ঞার দ্বারা তুর্বল করেন এবং কামাদি অকুশল ধর্ম ভ্যাগ করে সবির্তক সবিচার বিবেকজ প্রীতি স্থুথ মূলক প্রথম ধ্যান লাভ ক'রে বাস করেন। প্রথম ধ্যানে পাঁচ অঙ্গ পরিত্যক্ত ও পাঁচ অঙ্গ সংযুক্ত। যথা,—প্রথম ধ্যান প্রাপ্ত যোগীর পঞ্চনীবরণ পরিত্যক্ত হয় এবং বিতর্ক বিচার, প্রীতি সুথ ও চিত্তের একাগ্রতা প্রবর্ত্তিত হয়। কোন কোন যোগী বিতর্ক বিচারাদির উপশম ক'রে আধ্যাত্মিক সম্প্রসাধন ও চিত্তের একাগ্রতা সাধন করেন এবং অবিতর্ক অবিচার সমাধিজ প্রীতি সুখমূলক দ্বিতীয় ধ্যান লাভ ক'রে বাস করেন। প্রীতির সহিত অনাসক্ত হয়ে স্মৃতি সম্প্রযুক্ত জ্ঞানে মধ্যস্থ ভাবাপন্ন হয়ে বাস করেন এবং কায়ের দারা ও সুথ অনুভব করেন। যেমন আর্য্যগণ বলে থাকেন ''স্বৃতিবান মধ্যস্থভাবাপন্ন ব্যক্তিই স্থুখে বাস করেন। স্তরাং তাঁরাই তৃতীয় ধ্যান লাভী যোগী। স্থ ও ছংখের প্রহীণ—পূর্বেই চিত্তের সৌমণস্ত ও দৌর্মণস্তাদি ধ্বংস করে, অহু:খ অসুর্থ স্মৃতি সম্পন্ন পরিশুদ্ধ চতুর্থ ধ্যান লাভ করতঃ বাস করেন। একেই বলে সম্যক্ সমাধি।

শ্মথ বিদর্শন: —কোন কোন যোগী প্রথম, দ্বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থ ধ্যানাদি লাভ ক'রে বাস করেন। তিনি তথায় রূপ বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞানগত অর্থাৎ বিজ্ঞানাদির মধ্যে গন্য ধর্ম সমূহকে অনিভ্য, ছ:খ, রোগ, ত্রণ, শল্য, আঘাত, ব্যাধি, শূন্য ও অনিত্য বশে দর্শন করেন। তথন তিনি ঐ ধর্ম সমূহ হতে চিত্তকে মুক্ত করেন। উক্ত অনিত্য ত্বঃখাদি ধর্ম হতে চিত্তকে নিবারিত ক'রে নির্বাণ ধাতুতে উপনীত করেন এবং ইহাই শান্ত, শ্রেষ্ঠ সকল সংস্কারের উপশম, ত্যাগ, তৃষ্ণাক্ষয় বিরাগ ও ধ্বংসই নির্বাণ। সে যোগী যদিও বা এখানে ভৃষ্ণাদি ক্ষয় করতে না পারেন, তা'হলে ঐ ধর্ম দৃষ্টি ও ধর্মের প্রতি তীব ইঙ্ছা হেতু হীন সংযোজন ক্ষয় ক'রে অযোনী সম্ভবা অর্থাৎ স্বর্গাদিতে উৎপন্ন হয়ে তথায় নির্বাপিত হন। তিনি ইহলোকে আর প্রত্যাবর্ত্তন করেন না।

ব্রহ্মবিহার :—ইহ জগতে কোন কোন যোগী চারদিকে, উর্দ্ধে, অধোদিকে এবং সমস্ত পৃথিবী ব্যাপী বিপুল, মহৎ, অপ্রমাণ বৈরতা ও হিংসা বিহীন মৈত্রী চিত্ত বিস্তার ক'রে বাস করেন। ভদ্রপ করুণা, মুদিতা ও উপেক্ষাচিত্ত বিস্তার ক'রে বাস করাকেই বলে ব্রহ্মবিহার।

অরপ্রপান ঃ—সে যোগী সমস্ত রূপ সংজ্ঞার অতিক্রম, প্রতিঘ বা অনিষ্ট সংজ্ঞার ধ্বংস করে নানা আত্মসংজ্ঞায় মনো-নিবেশ না করে ''অনন্ত আকাশ, অনন্ত আকাশ, বলে ধারণা পাভ করেন। ক্রমে তা ভাবনা বলে অতিক্রম ক'রে 'বিজ্ঞান অনন্ত' অসীম বিধায় বিজ্ঞানায়তন' ধ্যান লাভ ক'রে বাস করেন। বিজ্ঞানায়তন ও অতিক্রম ক'রে ''কিছুই নেই হেতু'' অকিঞ্চনায়তন ধাান লাভ করেন। তথায় তাঁর যে বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার ও বিজ্ঞানগত ধর্মতা অনিত্য, তুঃখ, রোগ, ব্রণ, শল্য, আঘাত, ব্যাধি, শৃত্য ও অনাত্ম ভাবই দর্শন করেন। তিনি উক্ত ধর্মের দারাই চিত্তকে দমিত করেন। তৎপর সেই নিবারিত চিত্তকে অমৃত ধাতুতে পৌছায়ে দেন। এবং ইহাই শাস্ত, শ্রেষ্ঠ, সর্ব সংস্কারের উপশম, সর্বোপাধির ত্যাগ, তৃষ্ণাক্ষয়, বিরাগ ও ধ্বংস হওয়ার পর নির্বাণ। তিনি এখানেই স্থিত হয়ে তৃষ্ণাদির ক্ষয় সাধন করেন।

যদিও বা এখানে তৃষ্ণাক্ষয় না হয়, পাঁচ প্রকার হীন সংযোজন ক্ষয় করে ''অযোনি সম্ভবা'' দেব ব্রহ্ম লোকে উৎপন্ন হন। তথায় তিনি নির্বাপিত হন। নিম্নদিকে ফিরে আসেন না। সমস্ত অকিঞ্চনায়তনকে অতিক্রম ক'রে নৈব সংজ্ঞা না সংজ্ঞায়তন লাভ ক'রে বাস করেন।

নিরৌধ সমাপত্তি :—সমস্ত ''নৈবসংজ্ঞা না সংজ্ঞা'' আয়তন অতিক্রম ক'রে সংজ্ঞা অনুভব করণীয় জ্ঞান ধ্বংস ক'রে বাস করেন। সংস্কার ও চেতনা না কর্লে ভব-বিভবেও এ পঞ্চ স্কর্ম দেহে কিছুই প্রহণ করে না। প্রহণ না করার দরুণ তৃষ্ণাযুক্ত হয় না। স্থতরাং বিতৃষ্ণ হয়ে নিজে নিজেই পরিনির্বাপিত হন। সেই ক্ষীণাসব অরহতের ব্রহ্মচর্য্যবাস পরিপূর্ণ হ'য়েছে এবং ইহ পরকালের জন্ম আর করণীয় কিছুই নেই বলে জানেন। তিনি ত্রিবিধ বেদনা অনুভব ক'রে সে বেদনা সমূহ অনিত্য অপ্রহণীয় অপ্রশংসনীয় বলে প্রকৃষ্টরূপে জানেন, এবং সেই বেদনা সমূহে অসংযুক্ত বলে অনুভব করেন। আর মৃত্যুর পর প্রতিসন্ধির অভাব ও সমস্ত অনুভবনীয় অনভিনন্দনীয়াদির শৈথিল্য ভাব প্রাপ্ত হ'য়েছে ব'লে প্রকৃষ্টরূপে জানেন।

তৈল ও বর্ত্তিকার সংযোগে যেমন তৈল প্রদীপ জলে, কিন্তু সে' তৈল ও বর্ত্তিকা দীপ ভাগু হতে অক্স স্থানে রাখা হলে এবং জালাবার কোনো উপকরণ তথায় দেওয়া না হয়, তখন ঐ প্রদীপ কা'রো বিনা উপক্রমেই নির্বাপিত হয়। সেরূপ কৃতকর্ম যোগীদেরও মরণের পর প্রতিসন্ধির অভাব ও ইহকালেই সমস্ত অনুভবকৃত, অনভিনন্দিত বেদনা সমূহের শৈথলাভাব প্রাপ্ত হয়।

আর্ম্যিজ্ঞান: — সমস্ত হঃথ স্করে যাঁর জ্ঞান উৎপন্ন হয়, তাঁর জ্ঞানই প্রম আর্য্য জ্ঞান। সে' জ্ঞানিগণই বিমুক্ত হন এবং আর্য্যসত্য হ'তে পতিত হন না। অবিনষ্ট স্বভাব নির্বাণই পরম আর্য্য সত্য। ত্যাগের মধ্যে সর্বোপাধির ত্যাগই আর্য্য ত্যাগ, উপশমের মধ্যে রাগ ছেষ ও মোহের উপশমই পরম আর্য্য উপশম।

মান:—আমি আমার হবো, হবোনা, অরূপী সত্ব হবো, সংজ্ঞা সম্পন্ন সত্ব হবো, অসংজ্ঞ সত্ত্ব হবো, সংজ্ঞ-অসংজ্ঞ সত্ত্ব হবো "বলে মনের যে ধারণা উৎপন্ন হয়, সে প্রত্যেক ধারণাকেই বলে মান।

শান্তমুনি:—উক্ত মান ত্রণ ও শল্য বশে গৃহীত, সে
সমস্ত যিনি অভিক্রম ক'রেছেন ভিনিই শান্তমুনি বলে কথিত
হন। শান্তমুনিগণ ভবিষাতে জন্মগ্রহণ করেন না, জীর্ণ হন
না, মরেন না এবং তাঁর লক্ষ ফল কুপিত হয় না। কোন
জব্যের প্রতি তৃষ্ণা ও থাকেনা। যে উপকরণ দারা জন্মগ্রহণ
করা হয় তার অভাব হলে জন্ম হয় না। জন্ম না হলে বার্কক্য
তৃংখাদি ও ভোগ কর্তে হয়না, অর্থাৎ পঞ্জক্ষের অভাবে তৃষ্ণার
ভারে স্থান থাকেনা।

লাভ, কীর্ত্তি ও যশরপী ফলের জ্বন্স ব্রহ্মচর্য্য, শীল, সমাধি পালন বা রক্ষা করা হয় না। অপিচ বিমৃক্তির বিপরীত ভাব পাণ্ড না হবার জ্বন্সি এ সারবান চরম সীমারূপী ব্রহ্মচর্য্য আচরণ ও রক্ষা করা হ'য়ে থাকে। অতীতে যে অরহত সম্যক্
সমুদ্ধগণ ছিলেন, তাঁরাও এ নিয়মামুসারে সকলকে শাসনঅমুশাসন করে গেছেন। ভবিষ্যতে যে অরহত সম্যক্ সমুদ্ধগণ
উৎপন্ন হবেন তাঁরা ও উক্ত নিয়মে শাসনামুশাসন ও পরিচালনাদি
করবেন। কথনো এর ব্যতিক্রম হবেনা।

সন্তদের হিতিষী ও অমুকম্পাকারী ভগবান বৃদ্ধ প্রাবকদের জঞ্জি যা করণীয় তা করেছেন, শেষে যেন অমুতাপ কর্তে না হয়। যথা:—বৃক্ষমূল ও শৃস্থাগারে বাসের অমুজ্ঞা, অপ্রমাদিত হয়ে ধ্যান সমাধি কর্বার নিমিত্ত ভগবান বৃদ্ধের আদেশ ও শাসন অমুশাসন।

"সভা সংগ্রহ সমাপ্ত"

আপনার নিকট হ'তে সদ্ধর্ম গ্রন্থ প্রকাশের শ্রদ্ধাদান ৭৫ পয়সা সাদরে গ্রহণ ক'রে ধর্ম দানের এপ্রাপ্তি ''নিদর্শনখানা' দেওয়া হলো।

ইতি-

ভিক্ষু – কোগুাঞাে।

মুদ্রনে: - পাক প্রিণ্টিং এণ্ড পাবলিশিং হাউস, চট্টগ্রাম।